
623

LES SIRÈNES MÂLES
DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE 1

Hervé MOUILLEBOUCHE

Mots-clés : Sirène, triton, tératologie, bestiaire, Moyen Âge, Bourgogne, sculpture romane, chapiteaux, 
iconographie, alchimie.

 J.-P. Thevenot aperçut un jour sur mon écran 
d’ordinateur ce curieux carreau médiéval, représentant 
un combat de sirènes mâles 2 (fig. 1). Il m’en demanda 
des explications que je fus bien incapable de lui donner. 
Ce colloque réuni en son honneur me donne l’occasion 
de répondre à sa curiosité. Je me suis donc aventuré 
assez loin de mes sujets de prédilection pour pouvoir 
comprendre comment ces sirènes mâles - ou tritons - 
ont pu se retrouver sur le sol du château de Gevrey-
Chambertin. Après quelques mois de recherches, je 
dois bien avouer que je n’ai pas trouvé de réponse 
définitive et lumineuse. Je peux néanmoins éclairer 
l’originalité de cette scène en la replaçant dans le corpus 
plus large des sirènes médiévales. Je commencerai 
donc par faire quelques rappels pour expliquer 
comment les sirènes-oiseaux d’Ulysse sont devenues 
des sirènes-poissons. Puis j’analyserai le succès 
de ce thème au cours du Moyen Âge et notamment 
dans la sculpture bourguignonne. Enfin, j’essaierai 
de voir la valeur spécifique des sirènes mâles, qui 
pourrait amener à comprendre le carreau de Gevrey.

ORIGINE ET ÉVOLUTION DE LA SIRÈNE-POISSON

La sirène antique

 Tout a été dit et bien dit sur les sirènes 
antérieures au XIIIe s. dans l’ouvrage récent et 
remarquable de J. Leclercq-Marx (2002). Je la suivrai 
donc en toute confiance dans ce rappel général, et 
sa recherche pourra servir de base solide pour juger 
de l’originalité du corpus bourguignon. La sirène 

1. Cette étude a été réalisée en collaboration avec M. Clouzot, 
maître de conférences en histoire médiévale à l’Université de 
Bourgogne, et avec l’aide de C. Chevallier, étudiante à Dijon.

2. Ce carreau est issu de la collection privée du château de 
Gevrey-Chambertin. Il fait partie de la couronne extérieure d’un 
grand calendrier composé de douze médaillons, actuellement 
en cours de restauration au château. L’ensemble des pièces a été 
publié sur cédérom, cf. MITÉRAN et alii, 2001.

antique (en grec ) est une femme-oiseau, 
vraisemblablement issue du panthéon égyptien et 
assyrien (JALABERT, 1936). Elle fréquente le monde 
des morts et elle a une fâcheuse tendance à y entraîner 
les vivants. La mythologie romaine connaît également 
quelques femmes-poissons, les tritones, qui sont 
parfois représentées sur les monuments antiques (on 
en voit une au musée lapidaire d’Autun). Ces tritones 
sont généralement inoffensives. Scylla était également 
une femme à corps de poisson. Mais, si on se fie à 
la description d’Ovide (Métamorphoses, XIV), son 
aspect était bien plus terrifiant que celui des paisibles 
sirènes qui nous intéressent aujourd’hui.

La sirène chrétienne

 La sirène femme-oiseau fit son entrée dans la 
littérature chrétienne par de curieux détours. En effet, 
dans la Torah, la pire désolation est de vivre dans un 
désert peuplé de « tahannim ta ya anah », c’est-à-dire, 
littéralement, de chacals et d’autruches 3. La Septante 

3. Notamment Is 13-21, 13-22, 14-23, 34-11, 34-13, 43-20, Jr 
50-39, Mi 1-8, So 2-14, Jb 30-29.

Fig. 1. Combat de sirènes mâles sur un carreau provenant du 
château de Gevrey-Chambertin.

Artisanats, sociétés et civilisations : hommage à Jean-Paul Thevenot, Dijon, 2006, p. 623-648 (24ème suppl. à la R.A.E.)



624

Hervé MOUILLEBOUCHE

a traduit alternativement l’un ou l’autre terme par 
«  ». Ce choix n’est pas absurde, puisque le 
chacal est un animal hurleur, messager de la mort, et 
l’autruche est considérée dans le monde juif comme 
une femme-oiseau, fille du désert. La Vetus Latina 
(Dom P. SABATIER, 1743-1749) reste fidèle à la version 
grecque en parlant de sirenae. Mais saint Jérôme, 
dans la Vulgate, a privilégié le sens symbolique sur 
l’exactitude zoologique. Les « s » sont 
devenues des draconi et des struthioni, et les «  » 
qui les accompagnent sont restés des hérissons. Mais 
une seule fois, en Is 13-22, saint Jérôme s’est contenté 
de transcrire le mot grec «  » par le latin sirena 4. 
Ainsi, et malgré les longs commentaires de Jérôme 
pour justifier sa traduction, les sirènes d’Ulysse 
entraient dans le vocabulaire chrétien. On les trouve 
notamment dans le bestiaire de Physiologue, qui en 
fait le symbole des femmes séductrices. Les différents 
bestiaires et les encyclopédistes médiévaux qui ont 
parlé des sirènes ont généralement suivi la définition 
des plus anciens manuscrits du Physiologue, en leur 
accordant un corps d’oiseau.

Comment la queue est venue aux sirènes 5

 Depuis Homère, les sirènes sont des femmes-
oiseaux et des monstres marins. Ces deux caractères 
sont un peu contradictoires, et ils ont entraîné très tôt 
des confusions. Déjà, à l’époque romaine, on remarque 
deux représentations de l’épreuve d’Ulysse dans 
lesquelles le héros semble menacé par des femmes-
poissons 6. Ces confusions sont très minoritaires. Elles 
montrent néanmoins que, dans la culture populaire, les 
sirènes homériques pouvaient être confondues avec 
Scylla ou les tritones.
 La littérature patristique a gardé aux 
sirènes leur forme classique. De même, les auteurs 
mérovingiens et carolingiens restent généralement 
fidèles aux sirènes-oiseaux 7. Les manuscrits portent 

4. Ce choix était d’ailleurs bien peu justifiable, puisque le strict 
mot à mot faisait attendre un ericius.

5. Cette très riche problématique a été initiée par FARAL, 1953. 
Elle a été richement complétée par TOUCHEFEU-MEYNIER, 1962.

6. Sur les 73 représentations antiques repérées par O. Touchefeu-
Meynier, 2 seulement présentent des femmes-poissons : l’une 
sur un bol à reliefs mégarien (fin IIIe s. avant J.-C., Athènes, 
Agora), l’autre sur une lampe à huile romaine (Ier-IIe s. après J.-C., 
Canterbury, Royal Museum).

7. On trouve des descriptions de femmes-oiseaux dans les 
Etymologies d’Isidore de Séville (XI, 3, 31), dans la Chronique 
de Frédégaire (2, 99, p. 47), dans les Libri Carolini ( 3, 23, p. 
151, 152), dans le De Universo de Raban Maur (22, 7 ; P.L. 111, 
col. 197 D - 198 A), dans le Commentaire de la Consolation 
de Boèce de Rémi d’Auxerre (p. 317, 318), etc. (cf. LECLERCQ-
MARX, 1997, p. 68 et sq.).

parfois des enluminures représentant des femmes-
poissons, mais une seule fois, dans le physiologus de 
Berne, on peut affirmer que cette tritone est effecti-
vement confondue avec une sirène 8. La Renaissance 
carolingienne a donc été un contexte favorable à l’évo-
lution marine des sirènes (VIEILLARD-TROÏEKOUROFF, 
1969).
 La première description écrite d’une serena à 
queue de poisson se trouve dans un bestiaire du VIIe s., 
couramment appelé le de monstris 9. Son dernier 
éditeur, Fr. Pfister, pense qu’il s’agit d’une compilation 
réalisée dans les îles britanniques, où les manuscrits 
sont les plus nombreux, ou du moins dans un domaine 
culturel proche de la Bretagne anglo-saxonne. En 
effet, le de monstris fait allusion à Hygelac, héros cité 
dans le poème héroïque vieil anglais Beowulf. Cette 
confusion entre les tritones et les femmes tentatrices 
qui entraînent les marins dans la mort semble assez 
naturelle dans l’aire culturelle germanico-scandinave. 
En effet, le monde germanique est riche de ces nixes, 
ondines ou mermaids qui dansent et chantent près 
des étangs pour entraîner les vivants dans le royaume 
des morts. Les requins et les grendels exterminés par 
Beowulf font partie de ce dangereux monde marin, 
interface entre les vivants et les morts.
 L’influence des mythes iro-celtes a peut-être 
aidé à la confusion entre sirènes et tritones. En effet, 
les Irlandais ont parfois imaginé les nymphes des eaux 
sous la forme de femmes-poisson, comme cette Liban 
« qui prit la forme d’un saumon ; seule sa figure et ses 
seins ne changèrent pas » 10. Les Celtes ont également 
connu des monstres marins capables de se battre, 
comme les monstres de l’épopée des deux porchers : 
« Ils virent sur l’eau deux animaux gros comme des 
collines et qui se frappaient l’un l’autre de telle sorte 
que leurs épées de feu étincelaient, de leur gorge 
jusqu’aux nuages du ciel. » (ARBOIS de JUBAINVILLE, 
1906).
 On peut donc dire pour conclure que la sirène-
poisson est le produit de l’inculturation de la sirène-
oiseau homérique et méditerranéenne à la culture 
germanique et nordique.

8. Deux tritones sur le sacramentaire gélasien de Gellone (790-
795), Paris, B.N., lat. 12048 R, f° 1 r° et 51 v°. Deux sur le 
livre de Kells (fin VIIIe s.), Dublin, Trinity College, Libr., ms. 
58, f° 201 r° et 213 r°. Deux sur le Psautier dit de Charlemagne 
(vers 800), Paris, B.N., lat. 13159, f° 13 v°. Trois sur le 
psautier de Stuttgart (début IXe s.), Stuttgart, Württenbergische 
Landesbibliothek, Cod. Bibl., f° 110 v°, 117 v°, 124 r°. Une 
sur le psautier d’Utrecht (820-830), Utrecht, Rijksuniversiteit 
Bibliotheek, Script. eccl. 484, f° 56 v°. Une sur le Physiologus 
de Berne (vers 830), Berne, Bürgerblibliothek, Cod. 318, f° 13 
v°.

9. À la première édition de Berger de Xivrey (1836), il faut 
préférer la nouvelle étude de Pfister (1976).

10. L’inondation du Lough Neagh, cf. JOYCE, 1879, p. 101.



625

La sirène médiévale

 L’Occident latin perd rapidement l’accès aux 
textes homériques. Pourtant, l’épisode des sirènes reste 
très vivant. Benoît de Sainte-Maure, qui compile les 
épopées grecques à la fin du XIIe s., raconte l’épreuve 
d’Ulysse et lui fait tuer plus d’un millier de sirènes 
(CONSTANS, 1908, p. 310, v. 28 859 à 28 866). Mais, 
comme Homère, il ne donne aucune description des 
monstres musiciens.
 À partir du XIe s., la sirène-poisson connaît un 
succès spectaculaire en Occident. Elle est abondamment 
représentée sur les chapiteaux romans, où elle tient un 
rôle symbolique ou simplement décoratif. On la trouve 
aussi dans tous les arts décoratifs. Seuls les vitraux 
semblent avoir été épargnés par cette invasion de 
monstres marins. Dans la littérature, la sirène appartient 
plutôt au domaine religieux. Elle fait partie des figures 
rhétoriques classiques pour évoquer la tentation. Chez 
les mythographes et les encyclopédistes, elle devient 
peu à peu un être réel : de plus en plus souvent, des 
marins prétendent en avoir rencontrées. En revanche, 
la sirène apparaît peu dans les romans 11. L’auteur du 
roman d’Alexandre les ignore totalement. Dans les 
versions grecques de l’Antiquité tardive, le voyage 
céleste d’Alexandre était interrompu par l’intervention 
des sirènes et sa mort était annoncée par des Gorgones 
marines qui ressemblaient à des tritones. Or, dans la 
traduction latine du Xe s., puis dans la version française 
du XIIe qui connut un immense succès, toute trace de 
sirène a disparu (LEO, 1913 ; Alexandre DE PARIS, 
1994). Alexandre rencontre bien quelques dangereuses 
ondines au fond des étangs indiens, mais elles sont 
humaines de la tête aux pieds.

LES SIRÈNES-POISSONS BOURGUIGNONNES

Présentation du corpus

 Nous avons recensé en Bourgogne un corpus 
de 53 sirènes réparti sur 25 monuments et documents 
(fig. 2). Leurs emplacements et leurs fonctions sont 
extrêmement variés. Dans les manuscrits, les sirènes-
poissons illustrent bien sûr des bestiaires, comme 
celui de Richard de Fournival à la Bibliothèque de 
Dijon (fig. 3), mais aussi des livres bibliques : Dijon 
possède une très belle sirène dans une initiale du livre 
d’Esther sur une bible du XIIe s. (ZALUSKA, 1991) 12 
(fig. 4). Moulins en a une autre dans une scène de la 
Genèse de la Bible de Souvigny 13 (fig. 5). Les manus-

11. J. Leclecq-Marx n’en relève que deux, dans des romans de 
la fin du XIIe s. : La Bataille Loquifer (éd. M. Barnett, Oxford, B. 
Blackwell, 1975, p. 138-139 et 144-145) et Tristan de Nanteil 
(éd. K. V. Sinclair, Assen, Van Gorcum, 1971, p. 92.).

12. Livre d’Esther. Bibliothèque municipale de Dijon, ms 28.

13. Moulins, Bibliothèque municipale, ms. 1, f° 4 v°.

crits de Cîteaux, si riches en monstres polymorphes, 
semblent en revanche avoir boudé ce thème. La plus 
grande partie de nos sirènes (32 exactement) appartient 
aux décors architecturaux des édifices religieux. Elles 
ornent souvent des chapiteaux, parfois des frises. Trois 
autres sirènes sont des sculptures sur bois qui ornent 
des stalles (Salins). On trouve aussi ce motif sur des 
édifices privés (maison des Vendanges à Cluny), sur 
des carreaux de sol (Gevrey, fig. 1), sur des appliques 
de reliure (Bible de Souvigny, cf. L’œuvre de Limoges, 
1995, p. 151 ; STIRNEMANN, 1999) (fig. 6) ou comme 
tenants d’armoiries. L’héraldique bourguignonne n’a 
jamais utilisé la sirène en tant que meuble, alors que de 
telles armes sont courantes dans le nord de l’Europe.
 Nos 45 sirènes-poissons sculptées dans la 
pierre proviennent de 37 éléments d’architecture et de 
22 monuments. La sirène est donc un sujet relativement 
rare en Bourgogne, mais le thème, une fois introduit 
dans un monument, fait école et est abondamment 
recopié (cinq sirènes à Paray, quatre à Saint-Michel de 
Dijon, mais aucune à Autun, Saulieu ou Avallon).
 Les sculptures de sirènes-poissons, qui 
sont attestées dans certaines régions dès le XIe s., se 
répandent en Bourgogne au XIIe s. L’une des plus 
anciennes pourrait être celle de la crypte de Saint-
Parize-le-Châtel, monument bâti autour de 1113. Le 
thème atteint son développement maximal dans cet 
art si inventif du milieu du XIIe s., quand Bernard 
de Clairvaux fustige « ces horribles beautés et ces 
belles horreurs […] ces êtres à demi humains […] ces 
quadrupèdes à queue de serpent et ces quadrupèdes 
se terminant en poisson » (BERNARD DE CLAIRVAUX, 
Apologia ad Guillelmum Sancti Theodorici abbatem, 
XII, 29). En tout, 21 sirènes bourguignonnes semblent 
appartenir à des bâtiments du XIIe s.
 Les premiers monuments gothiques puisent 
encore dans la thématique romane. On trouve une 
belle sirène à gauche du porche de Saint-Étienne de 
Sens, qui a sans doute été bâti peu après 1184 (fig. 
19). Puis le thème disparaît de Bourgogne. La pensée 
scolastique qui régit le décor gothique s’accommode 
sans doute assez mal de ces femmes-poissons païennes, 
tentatrices, diabolique, mais néanmoins décoratives et 
somme toute sympathiques.
 La sirène semble alors commencer une 
migration boréale. Au XIIIe s., elle se réfugie dans 
l’Europe du nord, dans les îles britanniques et le 
monde germanique. Puis, quand arrive l’automne 
(du Moyen Âge), elle revient effleurer nos créneaux 
et battre nos gothiques vitraux. Débarrassées de toute 
ambiguïté symbolique, les sirènes investissent tous les 
monuments. À la fin du XIVe s., elles nichent au château 
d’Auvillars-sur-Saône et dans les pavements de celui 
de Gevrey. Un siècle plus tard, elles envahissent le 
transept de Sens, les frises de Saint-Michel de Dijon, le 
palais abbatial de Souvigny. Leur succès ne se dément 
guère aux siècles suivants, quand les artistes croient 
honorer l’Antiquité gréco-romaine en ponctuant leurs 
décors de femmes-poissons.

LES SIRÈNES MÂLES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

 



626

Hervé MOUILLEBOUCHE

 

Fig. 2. Sirènes poissons médiévales en Bourgogne ; XIIe-XVIe s.



627

LES SIRÈNES MÂLES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

 

Fig. 3. Bestiaire d’Amour de Richard de Fournival. B.M. Dijon, 
ms 526, f° 23 v°.

Fig. 4. Livre d’Esther. B.M. Dijon, ms 28. 

Fig. 5. Bible de Souvigny. B.M. Moulins, ms 1, f° 4 v°.
Fig. 6. Applique en cuivre de la Bible de Souvigny (fin XIIe s.). 

B.M. Moulins, ms 1.



628

La sirène romane

Origines
 J. Leclercq-Marx l’a finement observé : la 
sirène est l’un des nombreux thèmes iconographiques 
et architecturaux colportés par les artistes italiens, dès 
le XIe s. et pendant tout le Moyen Âge. Le motif semble 
naître spontanément, notamment par l’imitation des 
reliefs antiques, puis il est répandu par les lapicides 
lombards. « Quand on décèle l’action des ateliers 
émiliano-lombards et plus particulièrement lombards 
dans une contrée déterminée, il est très fréquent de 
rencontrer des sirènes-poissons dans l’ornementation 
de ses églises. » (LECLERCQ-MARX, 1997, p. 221). Mais 
cet auteur, qui n’a pas eu accès à l’ensemble du corpus 
bourguignon, minimise vraisemblablement la place 
de la Bourgogne dans la diffusion du motif 14. Elle 
ignore notamment le rôle d’un homme : Guillaume de 
Volpiano.
 En effet, le célèbre abbé réformateur de Saint-
Bénigne était originaire de Lombardie. Même si les 
plus récentes études insistent sur les multiples influen-

14. Nous avons bien sûr commencé notre étude en suivant 
l’inventaire de J. Leclercq-Marx, qui recense les deux sirènes du 
porche de Vézelay, la sirène de la seconde frise de Cluny, celle 
de la colonne de Souvigny, les sirènes de Belleville, Perrecy, 
Anzy-le-Duc Charlieu et Sens. Nous avons eu la chance de 
retrouver une autre sirène dans la nef de Vézelay (original 
déposé), une à Saint-Seine-l’Abbaye, deux sur le chapiteau de 
la maison des Vendanges à Cluny, cinq à Paray-le-Monial, une 
à Montceaux-l’Étoile, une dans le chœur de Souvigny et une 
dans la bible du même prieuré. À ce corpus, il faut ajouter la 
sirène de la première frise de Cluny, récemment découverte en 
fouilles.

ces colportées par Guillaume, il reste néanmoins cer-
tain que celui-ci a fait venir à Dijon des artistes d’Ita-
lie du nord (SAPIN, 1989 ; JOUBERT, SAPIN, 1996). Les 
sculpteurs lombards ont-ils laissé quelques sirènes sur 
les murs de l’abbaye dijonnaise ? Il n’en reste aucune. 
Néanmoins, un dessin de Louis-Bénigne Baudot, réa-
lisé peu avant la destruction de l’église ronde, montre 
très nettement la présence d’une sirène-oiseau 15 (fig. 
7).
 Le thème s’égaye ensuite au gré des 
pérégrinations des artistes lombards. On le retrouve au 
début du XIIe s. à Saint-Parize, à Perrecy-les-Forges, à 
Anzy-le-Duc. L’abbaye de Cluny semble avoir été un 
puissant vecteur de diffusion. On trouve deux sirènes-
poissons dans l’avant nef de l’abbaye, deux autres 
dans le prieuré de Souvigny et cinq sirènes dans celui 
de Paray.

Morphologies
 La sirène-poisson est un sujet aussi souple 
que l’est sa queue, capable de se tordre en tout sens 
pour s’adapter à son support. À l’époque romane, 
elle est surtout utilisée pour décorer les corbeilles des 
chapiteaux et des modillons (fig. 8 à 13). La sirène 
à deux queues est particulièrement bien adaptée aux 
contraintes des chapiteaux romans. Soit le corps occupe 
le centre de chaque face et les queues remontent le long 
des angles de la corbeille, soit, ce qui est généralement 
le cas en Bourgogne, le corps et la tête occupent les 
angles, et les queues se déploient sur les faces. La 
sirène bicaudale semble donc une simple adaptation 
d’un thème antique aux contraintes propres à la 
sculpture romane (FOCILLON, 1931).

15. Bibliothèque municipale de Dijon, ms 1602.

Hervé MOUILLEBOUCHE

 

Fig. 7. Sirène oiseau sur un chapiteau détruit de Saint-Bénigne de Dijon (Dessin de L.-B. Baudot, B.M. 
Dijon, ms 1602. Fin XVIIIe s.).



629

LES SIRÈNES MÂLES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

 

Fig. 12. Vézelay, musée de l’Œuvre. Fragment de chapiteau 
déposé.

Fig. 8. Saint-Parize-le-Châtel. Sirène bicaudale sur un chapi-
teau de la crypte.

Fig. 9. Cluny, musée Ochier. Chapiteau de la maison des 
Vendanges. Deux sirènes femelles bicaudales.

Fig. 13. Vézelay. Reconstitution du XIXe s. 
Quatre sirènes bicaudales.

Fig. 10. Belleville. Sirène femelle bicaudale sur un chapiteau 
d’angle.

Fig. 11. Charlieu. Sirène femelle bicaudale. Revers du mur 
pignon.



630

Hervé MOUILLEBOUCHE

 

 La sirène est parfois utilisée en motif orne-
mental sur des frises, notamment sur des médaillons 
(fig. 14 à 19). Le corpus bourguignon se distingue 
d’ailleurs pas le nombre important (quatre cas) de si-
rènes inscrites dans un cadre circulaire. Pour épouser 
la forme du support, la sirène peut enrouler son corps 
pour rapprocher sa tête et sa queue, comme à Cluny 
(fig. 14). À Vézelay, la sirène forme un cercle complet 
(fig. 16). Placée au sommet d’un calendrier, entre un 
acrobate et un chien qui adoptent la même position, 
elle figure alors l’orobouros, le temps cyclique. Mais 
il y a d’autres façons d’occuper la surface du disque. 
Dans le second médaillon de Cluny (fig. 15), le corps 
de la sirène dessine le diamètre vertical du cercle, la 
queue occupe le demi-cercle droit et la sirène tient 
d’une main un serpent qui occupe l’autre moitié du 
cercle. À Saint-Seine-l’Abbaye (fig. 17), la sirène est 
bifide ; l’artiste a visiblement eu un peu de mal pour 
loger dans un cercle ce motif conçu pour la surface 
trapézoïdale des chapiteaux.
 La sirène peut adopter d’autres attitudes. 
Celle d’Anzy-le-Duc tient devant elle sa queue à deux 
mains, tandis que son dos soutient un modillon (fig. 
20). Sur la colonne de Souvigny, elle se contorsionne 
en forme de S dans un cadre rectangulaire (fig. 18), 
tandis que celle de Sens prend la forme plus classique 
d’un U dans un cadre carré (fig. 19).
 La queue de la sirène peut être assez épaisse, 
à la manière de celle du saumon, ou plus fine, jusqu’à 
devenir serpentiforme (Le Puy). Elle est souvent 
représentée au naturel, avec écailles et nageoires, 
mais elle peut aussi être lisse (Charlieu, fig. 11) ou se 
confondre avec des motifs végétaux (sirène mâle de 
Vézelay, fig. 41). Dans la sculpture romane, la transition 
entre la queue et le buste est souvent soulignée par une 
ceinture, qui peut être côtelée ou festonnée. On peut 
y voir un symbole de séduction, mais on peut parfois 
se demander s’il ne s’agit pas d’un souvenir des têtes 
de chiens qui entouraient la taille de Scylla. Le buste, 
rarement vêtu, laisse apercevoir une poitrine à peine 
dessinée, qui ne permet pas toujours de différencier 
les mâles des femelles. Mieux vaut pour cela se fier à 
la barbe et aux cheveux.
 Dans l’art roman, la sirène est souvent 
entourée d’eau, qui est suggérée par des volutes ou des 
vaguelettes. Mais elle s’ébat parfois dans un paysage 
végétal. La sirène de Perrecy (fig. 24) et celle de la 
porte sud de Vézelay (fig. 41) émergent d’une véritable 
jungle, due au souvenir des chapiteaux corinthiens. 

Le registre naturaliste : la sirène et l’éléphant

 Avant d’être une figure emblématique et sym-
bolique, la sirène médiévale est avant tout un animal 
exotique. Son existence ne saurait être remise en dou-
te, non pas tant parce qu’elle est attestée par la Vulgate 
(l’exégèse médiévale ne fut jamais fondamentaliste) 
que parce qu’elle était décrite par Pline l’Ancien et par 
la plupart des encyclopédistes de l’Antiquité 16.

 Les savants auraient pu se demander si la 
sirène faisait partie du monde animal ou du monde 
humain, question essentielle pour l’économie du salut. 
Généralement, au XIIe s., la sirène fait partie du monde 
animal. Il s’agit donc d’un poisson à tête humaine et 
non pas d’une femme à corps de poisson. On en veut 
pour preuve sa présence dans les bestiaires et surtout 
sa place au sein des programmes iconographiques. 
Ainsi, les sculpteurs romans l’ont souvent représentée 
en compagnie d’animaux exotiques, dont le plus 
remarquable est l’éléphant.
 Le premier couple sirène/éléphant est 
repérable sur une colonne dite le Zodiaque de Souvigny 
(fig. 18 et 21). L’une des faces de cette colonne (qui est 
en fait la moitié supérieure d’une colonne octogonale 
sculptée sur quatre faces) représente six animaux issus 
du bestiaire fantastique médiéval 17. Ces six figures 
sont accompagnées chacune d’une inscription. Il 
s’agit, du haut en bas, d’un hippocampe (inscription 
détruite), d’un griffon (GRIFO), d’une licorne 
(UNICORNIS), d’un éléphant (…EFANS), d’une 
sirène (SERENA) et d’un manticore (MANICORA). 
Cette colonne est intéressante à plus d’un titre. Tout 
d’abord, elle nous confirme que l’hybride à buste 
de femme et queue de poisson s’appelle bien sirène 
au XIIe s. Ensuite, elle nous montre à quel registre 
tératologique appartenait la sirène. En effet, les 
cinq monstres qui l’entourent sont cités par Pline 
l’Ancien au nombre des curiosités de l’Inde, c’est-à-
dire au nombre des monstres zoologiques existants 
(PLINE l’ANCIEN, Histoire naturelle, VII, 2). La liste 
de Pline est reprise par SAINT AUGUSTIN, qui conclue 
prudemment « qu’il n’est pas nécessaire de croire à 
l’existence de tous ces genres d’hommes » (Saint 
Augustin, De civitate Dei, XVI, VIII). On retrouve 
cette série dans l’imago mundi d’Honorius d’Autun, 
ouvrage rédigé en Allemagne dans la première moitié 
du XIIe s. (HONORIUS AUGUSTODUNENSIS, De imagine 
mundi. P. L. t. CXI, col. 195). Or, ni Pline, ni Augustin 
ni Honorius ne rangent la sirène parmi les monstres 
exotiques. Le sculpteur de Souvigny a donc, peut-être 
pour la première fois, opéré une confusion entre les 
monstres exotiques et les monstres mythologiques, au 
sein d’un groupe homogène de monstres symboliques, 
dont l’existence ne sera pas vraiment mise en doute au 
cours du Moyen Âge.
 La sirène du portail de Sens (fig. 19) est re-
présentée dans une frise de métopes carrées qui dé-
veloppe le thème de la faune exotique. On y recon-
naît, outre l’éléphant, un chameau et une autruche au 

16. PLINE l’ANCIEN, Histoire naturelle, IX, 5 : « On a vu et 
entendu dans certaines grottes un triton jouant de la conque, et 
conformé comme on sait. La conformation des Néréides n’est 
pas non plus imaginaire ; seulement, des écailles hérissent leur 
corps, même dans la partie où elle a figure humaine. »

17. Publié pour la première fois dans CAUMONT, 1855. 
Commentaire dans MÂLE, 1940, p. 324-325.



631

LES SIRÈNES MÂLES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

 

Fig. 14. Cluny, Musée Ochier. Narthex de 
Cluny III, première frise.

Fig. 15. Cluny, Musée Ochier. Narthex de 
Cluny III, seconde frise.

Fig. 16. Vézelay. Frise du portail central. Fig. 17. Saint-Seine-l’Abbaye. Médaillon dans 
une maison particulière provenant de l’ancienne 

église Saint-Julien

Fig. 18. Souvigny, musée. Colonne du 
zodiaque.

Fig. 19. Sens, cathédrale Saint-Étienne. 
Frise à droite du portail central.



632

Hervé MOUILLEBOUCHE

naturel, assez réalistes. Les sirènes de Cluny faisaient 
également partie d’une frise de motifs parmi lesquels 
figuraient de nombreux animaux réels. À Perrecy, la 
sirène, qui fait partie du programme assez complexe 
de la Galilée, trône à quelques mètres du fameux 
chapiteau aux éléphants.
 Ces encyclopédies d’histoire naturelle aux 
portes des églises n’a rien de surprenant. É. Mâle 
leur attribue une vertu pédagogique : « C’est le même 
sentiment de curiosité, unie au respect, qui fit souvent 
des églises du Moyen Âge de véritables musées 
d’histoire naturelle […] C’est que l’église demeurait 
encore l’unique asile de la science et de l’art. » (MÂLE, 
1940, p. 325-326).
 Les artistes romans ont parfois essayé de 
donner une certaine vraisemblance à leurs sirènes. Les 
queues sont garnies d’écailles et d’un jeu de nageoires 
souvent inspiré des poissons de rivière. L’illustrateur 
de la Bible de Souvigny a pris le parti – assez hardi 
– de placer une sirène parmi les créatures du 5e jour, 
c’est-à-dire les « bestiaux et bestioles qui grouillent 
dans les eaux » (fig. 5). Cette sirène, incontestablement 
féminine, tient dans sa main un poisson, ce qui est un 
attribut extrêmement courant pour les sirènes du XIIe s. 
Certains ont voulu voir dans ce poisson, que la sirène 

tend parfois aux hommes, un instrument de séduction 
(BEIGBEDER, 1969, p. 112). Or, au 5e jour de la Genèse, 
notre sirène n’avait encore personne à séduire ! 
L’artiste l’a vraisemblablement munie d’un poisson 
dans un souci de vraisemblance, pour indiquer que la 
sirène est ichtyophage. Cette interprétation naturaliste 
peut sans doute s’appliquer à de nombreuses sirènes 
au poisson.

Symbole négatif : la sirène séductrice
 Comme tous les animaux de la création, la si-
rène romane est chargée de symboles. Son rôle le plus 
évident est de représenter les séductions du monde. 
L’une des plus belles descriptions médiévales de la 
sirène nous est donnée dans une lettre longtemps at-
tribuée à saint Bernard, dans laquelle un moine – vrai-
semblablement Thomas de Froidmond (JANAUSCHEK, 
1891, p. VII) – met en garde sa sœur moniale contre 
les fréquentations mondaines : « la femme du monde 
est un instrument de Satan. Elle te chante toutes les sé-
ductions du monde, elle t’entraîne sur les voies du dé-
mon. Elle est comme la sirène des mers : au-dessus du 
nombril, une jeune fille très belle et charmante, mais 
du nombril aux pieds, c’est un poisson. La sirène a la 
tête d’une vierge et l’arrière d’un poisson. Elle chante 
magnifiquement, à grande voix, avec toutes sortes de 
mesures, et leur voix s’unissent avec une très grande 
douceur : mais souvent, elle trompe les marins par ses 
doux chants et elle l’entraîne à sa perte. Souvent, les 
marins qui naviguent sur la mer entendent les douces 
voix des sirènes ; ils sont trompés par leurs voix dou-
ces et leurs chants suaves et ils sont entraînés dans un 
danger mortel. Comme la sirène trompe les marins par 
ses doux chants, la femme du monde trompe la ser-
vante du Christ par des paroles trompeuses. Et comme 
la sirène, par de suaves mélodies, veut détourner du 
droit chemin celui qui navigue sur la mer, la femme 
du monde, par des paroles flatteuses et séductrices, 
cherche à détourner de leurs saintes résolutions celles 
qui servent Dieu et à les entraîner vers les périls de 
leur âme. Aussi, très chère sœur dans le Christ, fuis le 
chant des sirènes, de peur que, tandis que tu te divertis 
à écouter les divertissements du monde, tu ne te dé-
tournes du droit chemin. Que sont en effet les paroles 
de la femme du monde, sinon le chant des sirènes ? 
Aussi, fuis le chant des sirènes et préserve tes oreilles 
de la langue des mauvaises conseillères. » (P.L. 184, 
col. 1285-1286). Ce texte est assez représentatif de 
la valeur de la sirène au XIIe s. La femme-poisson re-
présente les séductions, c’est-à-dire toutes les images 
trompeuses qui détournent l’homme de son dessein. 
Mais ce serait faire un grave contresens que de réduire 
la sirène romane à la tentation de la chair 18. L’apo-
cryphe de Bernard, qui s’adresse à des femmes pour 
les mettre en garde contre d’autres femmes, lève toute 
ambiguïté sur la question. La sirène romane, contrai-
rement à ce que dit J. Leclercq-Marx, est d’ailleurs 
assez peu sexuée (LECLERCQ-MARX, 1997, p. 146). 
La poitrine est peu marquée, les bijoux sont rares. En 

Fig. 20. Anzy-le-Duc. Modillon du mur sud.



633

LES SIRÈNES MÂLES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

 

Fig. 21. Zodiaque de Souvigny. Développement des 8 faces de la colonne, d’après ALLIER, 1833, 
et bulletin monumental, 1855, vol. 21, p. 375 à 391.



634

outre, la séduction n’est pas évoquée, comme elle le 
sera au XIIIe s., par les attributs de la courtisane : le 
peigne et le miroir. Mêmes les instruments de musique 
sont rares à l’époque romane. La sirène est parfois 
représentée avec un serpent (fig. 15), qui évoque le 
tentateur de la Genèse, mais plus souvent avec un 
poisson (fig. 14 et 19), qui évoque plus le caractère 
marin que la séduction.
 La sirène de Saint-Parize-le-Châtel (fig. 22) 
est sans conteste une sirène séductrice : à côté d’elle, 
un homme barbu, tenant une bourse dans chaque main, 
écoute les conseils qu’un serpent cornu lui murmure 
à l’oreille. J. Leclercq-Marx considère que la sirène 
est alors symbole de luxure et l’homme au serpent 
d’avarice (LECLERCQ-MARX, 1997, p. 156). On pourrait 
aussi penser que la femme-poisson représente la 
prostituée et l’homme son éventuel client, qui compte 
son argent et écoute la voix du démon.
 La figure de la tentatrice se retrouve également, 
dans le corpus bourguignon, sous les traits d’une sirène 
en compagnie d’une femme aux seins mordus par les 

serpents (fig. 23 à 28). J. Leclercq-Marx a démontré 
que ce sujet est dû à une erreur d’interprétation 
(LECLERQ-KADANER, 1975, p. 39). Dans les premières
représentations, la sirène représente la mer, alors que 
la femme aux seins nus est une terre nourricière qui 
allaite deux animaux, parfois deux serpents. Mais 

18. J. Leclercq-Marx, qui considère comme une évidence que 
le Moyen Âge était misogyne et avait peur des femmes, prétend 
que la sirène romane est un symbole anti-féministe (notamment 
p. 107-109). C’est très discutable. La sirène, depuis l’Antiquité 
grecque, est un symbole de séduction, et il se trouve qu’elle 
est généralement de sexe féminin. Il est vraisemblable que 
pour les moines du Moyen Âge, la femme représentait un objet 
de tentation particulièrement important. Mais réduire la lutte 
contre la « chair » à une lutte contre la tentation sexuelle est un 
contresens, historique et religieux.
rapidement, le thème est recopié sans être compris : la 

sirène est réduite à son symbole de femme séductrice 
et la femme aux serpents devient une séductrice 
damnée, dont la poitrine est mordue par des monstres. 
Cette interprétation est particulièrement évidente à 
Perrecy-les-Forges. La sirène, qui domine le porche 
de l’église (fig. 24), retient de ses mains ses deux 
queues largement écartées, dans une pose évidemment 
impudique. Les queues dénuées d’écailles et quasi sans 
nageoire caudale ressemblent à des jambes : il s’agit 
bien ici d’une allégorie de la femme impudique, ou 
femme tentatrice. La seconde face du chapiteau (fig. 
23) montre ce qui est vraisemblablement le supplice 
infernal réservé à cette pécheresse. Une femme nue 
est plongée dans un baquet (qu’on devine rempli 
d’eau bouillante), tandis que deux serpents, habile 
renversement iconographique des deux queues de la 
sirène, lui dévorent la poitrine. Ce thème du péché et 
de sa punition se retrouve quatre fois, mais toujours 
très altéré, dans la sculpture bourguignonne.
 À Vézelay, le chapiteau d’une pile nord de 
la nef était orné, dans un angle, d’une sirène à deux 
queues (fig. 12), et dans l’autre d’une femme plongée 
dans un cuveau, les seins mordus par des serpents. 
Mais cette seconde scène a été détruite et le chapiteau 
a été remplacé au XIXe s. par une œuvre assez insipide, 
représentant quatre sirènes bifides (Le patrimoine de 
la basilique de Vézelay, 1999, p. 123 et 266) (fig. 13).
 Le troisième cas d’association d’une 
sirène luxurieuse et de son supplice se trouvait dans 
l’ancienne église de Saint-Seine-l’Abbaye. Les sujets 
étaient représentés sur deux écoinçons dont on ignore 
la position exacte dans l’édifice (VALLOT, 1834-1835). 
La sirène est encore visible à Saint-Seine dans la 
façade d’une maison 19 (fig. 26), alors que la femme 
damnée est conservée depuis 1835 au moins au musée 
archéologique de Dijon (JANNET, JOUBERT, 2000) 20 (fig. 
25). D’après N. Staford, ces deux femmes sont l’œuvre 
d’un même artiste, dont le travail était influencé par 
l’atelier de Cluny III. On peut ajouter que les sirènes 
de Perrecy, qui présentent la même coiffure que les 
écoinçons de Saint-Seine, peuvent se ranger dans la 
même mouvance artistique.
 Un quatrième ensemble est repérable dans les 
maisons romanes de Cluny. La claire-voie de la maison 
des Vendanges, actuellement exposée au Musée 
Ochier à Cluny, possédait d’une part un chapiteau 
orné de deux sirènes bifides (fig. 9), d’autre part, sur 
un écoinçon formant l’angle de la maison, une femme 
nue chevauchant un diable et dont le sein est mordu 
par un serpent (fig. 27). La sculpture, très altérée, ne
permet pas de savoir si cette femme était torturée par 
un second serpent. On ignore également la distance 
qui séparait le chapiteau des sirènes et la femme aux 
serpents. De même, la figure qui répondait à la femme 

19. 16, rue Basse.

20. Notice de F. Joubert, p.73-74.

Hervé MOUILLEBOUCHE

Fig. 22. Saint-Parize-le-Châtel. Chapiteau de la crypte.



635

LES SIRÈNES MÂLES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

 

Fig. 27. Cluny, musée Ochier. Angle de la maison 
des Vendanges. Femme damnée chevauchant un 

diable.

Fig. 23. Perrecy-les-Forges. Chapiteau gauche 
du rouleau extérieur du porche, vue de gauche : 

femme damnée.

Fig. 24. Perrecy-les-Forges. Chapiteau gauche 
du rouleau extérieur du porche, vue de droite : 

sirène.

Fig. 28. Charlieu. Portail nord du narthex, 
montant gauche. Femme damnée.

Fig. 25. Dijon, musée archéologique. Médaillon 
provenant de l’église Saint-Gilles de Saint-Seine- 

l’Abbaye (cl. Musée archéologique de Dijon).

Fig. 26. Saint-Seine-l’Abbaye. Médaillon dans 
une maison particulière provenant de l’ancienne 

église Saint-Gilles.



636

damnée sur le retour d’angle n’est pas connue : on 
aurait aimé y voir – mais c’est un souhait plus qu’une 
hypothèse – une sirène tentatrice.
 Un dernier ensemble est visible à Charlieu. 
Mais la relation entre les deux scènes est moins évi-
dente. En effet, la sirène de Charlieu orne un chapi-
teau d’une fenêtre haute au revers de la façade (fig. 
11), alors que sur le montant gauche du porche nord, 
une femme à demi dévêtue lutte pour protéger sa poi-
trine des morsures d’un crapaud et d’un serpent (fig. 
28). La relation est d’autant plus arbitraire que les 
deux sculptures présentent une facture fort différente, 
reflétant visiblement deux campagnes de décoration 
distinctes.
 Le couple sirène/femme aux serpents est donc 
largement attesté en Bourgogne. Il témoigne tout à la 
fois du sens allégorique de la sirène dans l’art roman 
et des puissants réseaux d’influence qui se tissent dans 
l’orbite de Cluny. 
 Les sirènes sont souvent placées près les 
porches des églises : à la base de la colonne droite du 
porche à Montceaux-l’Étoile, sur le chapiteau gauche 
du linteau à Perrecy (fig. 22-23), sur le porche central 
et le porche sud de Vézelay (fig. 29), au revers de la 
façade à Charlieu, sur une tour-porche à Paray, dans 
le narthex à Cluny. Pour J. Leclercq-Marx, cette 
disposition sert surtout à participer à la richesse 
décorative du portail (LECLERCQ-MARX, 1997, p. 193). 
On peut également expliquer ce phénomène par la 

mystique du seuil : la sirène est un être hybride, qui 
évoque la dualité et la transgression 21. Mais on peut 
également supposer que les artistes ont éprouvé une 
certaine gêne à introduire ce thème païen et un peu 
érotique à l’intérieur du sanctuaire.
 Cette place près de la porte, qui semble 
parfois signifier que la sirène est « à la porte » de 
l’église, peut également être une invitation à se 
débarrasser de toute concupiscence avant d’entrer 
dans le saint lieu. Le porche sud de Vézelay offre une 
scénographie saisissante de ce combat spirituel (fig. 
29). Le rouleau intérieur de l’arc retombe sur deux 
chapiteaux dont l’un porte une sirène mâle et l’autre 
un satyre lançant une flèche sur la sirène. Le tympan 
repose sur des chapiteaux ornés d’anges musiciens, 
qui sont donc en retrait par rapport à la sirène et au 
satyre. Vraisemblablement, l’artiste a voulu signifier 
qu’il fallait vaincre les tentations du monde avant de 
s’engager dans les joies célestes. Le même type de 
mise en scène est visible sous le porche de Montceaux-
l’Étoile avec des sirènes oiseaux.

Un symbole ambigu : la sirène et le centaure
 L’une de nos sirènes les plus énigmatiques 
se trouve sur un chapiteau (inédit) de la prieurale de 
Souvigny (fig. 30). Le chapiteau, qu’on peut admirer

21. Voir Giorgio Pressoto, sur http://romanico.clab.it/Fravviso.
htm.

Hervé MOUILLEBOUCHE

 

Fig. 29. Vézelay. Portail sud du narthex. À gauche, sirène mâle. À droite, faune archer.



637

dans une chapelle au nord du chœur, représente un 
combat entre un centaure sagittaire et une sirène. Le 
sagittaire, sur la face gauche du chapiteau, bande 
son arc en direction de la sirène, qui occupe l’angle 
antérieur droit. La sirène tient d’une main une flèche 
dont la pointe touche ses lèvres et de l’autre main sa 
chevelure. Un troisième personnage, caché près de 
l’angle postérieur droit et à peine visible, complète 
la scène. Il s’agit d’un jeune homme qui maintient ou 
retient la queue et les cheveux de la sirène.
 La présence d’une sirène sur un chapiteau de 
Souvigny n’a rien de surprenant. Le sculpteur a pu 
recopier ou inspirer la sirène de la colonne zodiacale 
(fig. 21) et celles de la Bible de Souvigny (fig. 5 et 6). 
D’autre part, la sirène du chapiteau, avec ses cheveux 
partagés en deux volumes égaux de part et d’autre 
du front, évoque les ateliers clunisiens, dont on a 
déjà repéré le savoir-faire à Perrecy et à Saint-Seine-
l’Abbaye.
 La juxtaposition du centaure et de la sirène 
est un thème relativement fréquent (LECLERCQ-MARX, 
1997, p. 149 à 156 et 257). Il s’agit de deux êtres 
hybrides, qui évoquent tous deux la double nature 
humaine. D’autre part, d’après les prophéties d’Isaïe, 
les ruines de Babylone étaient hantées par « la sirène 
et l’onocentaure » 22. Tout naturellement, les bestiaires 
rapprochaient les deux monstres et confondaient un 
peu leur valeur symbolique.
 La sirène et le centaure entretiennent souvent 
des relations de complicité. Néanmoins, il n’est pas 
rare qu’ils s’affrontent. À Toulouse et à Agen, un 
centaure sagittaire lâche ses flèches sur une sirène-
oiseau. On le voit viser des sirènes aquatiques à Saint-
Rémy-de-Provence, à Zamora (León), à Saint-Jacques-
de-Compostelle et à Gérone (Catalogne). Dans la 
cathédrale de Lérida (Catalogne), une sirène-oiseau 
masculine tient à deux mains la flèche qui sort de l’arc 
du centaure 23 (LECLERCQ-MARX 1997, p. 257). 

22. Is 13-21 et 34-13.

La répartition géographique de ces exemples montre 
bien les relations privilégiées des ateliers clunisiens 
avec l’Europe méditerranéenne, notamment avec les 
pays de reconquista.
 Le thème du centaure chassant la sirène est 
donc assez commun, mais l’interprétation en reste très 
discutée. On connaît de nombreux cas de chasse à la 
sirène (par exemple sur le porche sud de Vézelay, fig. 
29). Ces scènes représentent vraisemblablement la 
lutte du chrétien contre la tentation. Mais il peut s’agir 
aussi de fantaisies cynégétiques. Rappelons que, dans 
le roman de Troie de Benoît de Sainte-Maure, l’Ulysse 
médiéval tue « plusieurs milliers de sirènes ».
 Le centaure, comme la sirène, jouit d’une très 
mauvaise réputation. Pour Homère comme pour Ovide, 
les centaures sont des brutes libidineuses, douées de 
raison mais non de parole. Seul le centaure sagittaire 
échappe à cette cruelle description. En effet, le monstre 
du Zodiaque n’est autre que Chiron, centaure cultivé 
et raffiné qui fut le précepteur d’Achille. Mais cette 
subtilité est pratiquement inconnue au XIIe s. Les artistes 
romans ont souvent représenté des centaures abattant 
d’une flèche un cerf aux abois (par exemple à Saint-
Parize). De l’avis des spécialistes, le cerf représente 
alors le baptisé, attaqué et blessé par le diable et ses 
suppôts (DEBIDOUR, 1961, p. 293 ; BEIGBEDER, 1969, 
p. 142 ; LECLERCQ-MARX, 1997, p. 152).
 On comprend alors toute la difficulté 
d’interprétation du chapiteau de Souvigny. D’après 
une tradition orientale, il y aurait eu un combat entre 
les sirènes (oiseaux) et les centaures, et ces derniers 
auraient été vaincus (PHOTIUS 1962, t. III, p. 67)). 
Mais le Moyen Âge occidental ne semble pas avoir 
eu connaissance de ce mythe. Si l’on privilégie le rôle 
de tentatrice de la sirène, on est tenté de réhabiliter 
quelque peu le centaure et d’en faire un miles christi 
luttant contre la tentation. Dans le chapiteau de Sou-
vigny, le troisième personnage, qui porte la même 

23. Ibidem

LES SIRÈNES MÂLES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

 

Fig. 30. Souvigny. Chapiteau de la chapelle sud du chœur. Sagittaire chassant une sirène.



638

coiffure bouclée que le centaure, pourrait être son 
complice. Il neutralise le monstre pendant que son 
compagnon l’abat.
 On peut aussi reconnaître dans le combat du 
centaure et de la sirène une image de la luxure masculine 
et féminine. La flèche à la bouche pourrait évoquer alors 
les pires perversions. Le troisième personnage essaie 
peut-être de séparer les protagonistes en entraînant au 
loin la sirène. Mais cette interprétation est discutable. 
En effet, ce personnage est incontestablement un laïc : 
il est vêtu d’un habit court et ne porte pas de tonsure. 
Or, les artistes du Moyen Âge n’auraient pas imaginé 
confier un rôle de moraliste à quelqu’un d’autre qu’à 
un clerc.
 En fin de compte, nous sommes tenté de voir 
dans cette scène une sirène vertueuse en prise avec 
un mauvais centaure. En effet, la queue du centaure 
se termine par une tête de serpent, ce qui en fait un 
animal démoniaque. En revanche, la sirène a une 
queue bien charnue, plus poisson que serpent. En 
outre, sa chevelure est soigneusement attachée, par six 
cordelettes réparties en quatre groupes. Ce signe de 
pudeur, rare chez les sirènes, contraste avec l’aspect 
négatif du centaure. On peut donc se demander si, 
dans ce cas, la sirène ne prend pas le rôle du cerf pour 
représenter le baptisé. Comme ce dernier en effet elle 
sort de l’eau, et sa queue de poisson peut évoquer 
l’ichthus, le Christ sauveur. Le personnage de gauche 
serait alors un chrétien, peut-être un intercesseur, 
venant au secours de la jeune baptisée en danger. En 
effet, il a un genou à terre et les mains levées, dans une 
position qui évoque la prière. La flèche que mange la 
sirène pourrait être une contraction des psaumes 11 et 
64 : « Vois les impies bander leur arc ; ils ajustent leur 
flèche à la corde pour viser dans l’ombre les cœurs 
droits » et « ils aiguisent leur langue comme une épée, 
ils ajustent leur flèche, parole amère ».
 La sirène romane est donc un thème éminem-
ment riche et ambivalent. Très souvent d’ailleurs, elle 
n’est qu’un motif ornemental, qu’il ne faudrait pas su-
rinterpréter. Dans ses multiples rôles, elle est toujours 
belle, ce qui la rend plutôt sympathique. Cette fonction 
positive et décorative va s’affirmer au cours des siè-
cles suivant.

La sirène gothique

 Après le XIIe s., les sirènes disparaissent de 
Bourgogne pendant plus de 100 ans. Elles réapparaissent 
au XIVe s., notamment dans les châteaux de Gevrey (fig. 
1) et d’Auvillars-sur-Saône (fig. 31) et se multiplient 
dans l’exubérance de l’art gothique finissant. Elles ont 
alors perdu certains de leurs caractères : les sirènes 
bicaudales ont totalement disparu alors que les sirènes 
mâles sont moins rares. Cette double évolution est sans 
doute le fruit d’un souci de vraisemblance. De plus 
en plus de marins affirment en avoir vues (Christophe 
Colomb, par exemple, en donne une description 
précise) (ESTORACH, LEQUENNE, 1992, p. 191 : 9 janvier 

1493), et les artistes les représentent de manière de 
plus en plus réaliste, plus poissones et plus humaines à 
la fois.
 Pourtant, la sirène témoigne d’une profonde 
continuité dans l’art du Moyen Âge. En effet, la 
plupart des caractères imaginés au XIIe s. sont recopiés 
jusqu’aux XVe et XVIe s. À l’époque gothique, la sirène 
continue de nicher sur les corbeilles des chapiteaux, 
alors que les contraintes de l’art roman, qui lui avaient 
assigné cette place, ont disparu. Elle est parfois 
présente près de la porte de l’église, comme à Saint-
Michel de Dijon (fig. 34). Mais elle se fond alors dans 
les décors, sans programme scénographique. La sirène 
gothique évolue généralement dans un milieu végétal 
(notamment la vigne), comme les sirènes romanes de 
Vézelay et de Perrecy. Dans le transept de Sens, l’une 
des sirènes tient un poisson, en suivant encore une fois 
le modèle roman.
 Le thème de la tentation est rendu de manière 
plus réaliste : les sirènes gothiques de Souvigny, qui 
ornaient un corbeau de cheminée du palais abbatial, 

sont des femmes accomplies, qui n’ont pas besoin 
de chanter pour troubler les navigateurs (fig. 32). La 
tentation se réduit d’ailleurs de plus en plus souvent 
à la séduction féminine. Les sirènes gothiques sont 
souvent représentées avec un peigne et un miroir 
(Auvillars, fig. 31 ; Dijon, fig. 33 et 34, Sens). Il semble 
donc que, peu à peu, la sirène ait perdu son sens très 
abstrait des tentations du monde. À la fin du Moyen 
Âge, elle représente surtout la femme séductrice, voire 
la courtisane.
 Les sirènes gothiques sont beaucoup plus 
décoratives que symboliques. Néanmoins, elles n’ont 
pas tout à fait perdu leur caractère maléfique. En effet, 
on en compte quatre dans l’église Saint-Michel de 
Dijon (fig. 33 à 36), alors qu’elles sont plus rares dans 
les autres édifices gothiques. Or, comme le remarque 
J. Leclecq-Marx, la sirène est souvent associée à une 
représentation ou une dédicace de Saint-Michel.  
 Elle évoque en effet le dragon terrassé par 
l’archange. À Pavie par exemple, la basilique Saint-
Michel détient le record de densité de sirènes, avec 

Hervé MOUILLEBOUCHE

 

Fig. 31. Auvillars-sur-Saône. Sirène sur un modillon du 
château, début XIVe s.



639

LES SIRÈNES MÂLES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

 

Fig. 32. Souvigny, Musée. Deux sirènes sur un corbeau de 
cheminée provenant de l’hôtel du Prieur.

Fig. 33. Dijon, église Saint-Michel. Chapiteau, 
chapelle nord.

Fig. 34. Dijon, église Saint-Michel. Frise 
à gauche du porche sud.

Fig. 36. Dijon, église Saint-Michel. Chapiteau du 
collatéral nord.

Fig. 35. Dijon, église Saint-Michel. Chapiteau, 
chapelle sud.



640

dix individus (LECLECQ-MARX, 1997, p. 218-219). Le 
maître d’œuvre de Dijon avait probablement en tête 
ce sens symbolique des sirènes quand il les dispersait 
parmi ses frises.

Les derniers avatars des sirènes

La sirène héraldique
 Ces sirènes de la fin du Moyen Âge sont 
également utilisées en héraldique, notamment dans les 
pays germaniques. En Bourgogne, aucune famille ne 
porte de sirène. Pourtant, ces dernières apparaissent 
parfois comme tenant, notamment pour un blason vide 
sur un chapiteau de Saint-Michel (fig. 35) et sur un 
pavillon de l’hôtel de Vienne à Dijon, où une sirène 
millésimée de 1689 soutient les armes des Joly de 
Blaisy (fig. 37).

La sirène alchimique
 Enfin, au milieu du XVIe s., les sirènes trouvent 
un nouveau champ d’expression dans les décors à 
thème alchimique. L’alchimie, qui entraîne souvent ses 
adeptes et sympathisants à reconnaître des symboles
occultes un peu n’importe où, utilise la sirène dans un 
sens relativement précis. « La sirène, écrit Fulcanelli, 
sert à caractériser l’union du soufre naissant, qui est 
notre poisson, et du Mercure commun, appelé Vierge, 
dans le Mercure philosophique ou Sel de la sagesse » 
(FULCANELLI, 1977, p. 259). On peut voir une sirène sur 
la troisième planche du Mutus liber 24 (fig. 38).  Elle est 
accompagnée d’une femme tenant un bouquet de sept 
fleurs. Cette sirène aux sept fleurs se retrouve dans la frise 
hiéroglyphique du château de Chailly-sur-Armançon, 
bâti vers 1534 (fig. 39). Cette frise présente également 

24. Livre alchimique composé de 15 planches de dessins, édité 
pour la première fois en France en 1677. 

d’autres sirènes, tritons et putti, qui reflètent autant le 
goût pour l’Antiquité que pour les sciences occultes. 
À la collégiale de Beaune, la galerie extérieure de la 
chapelle des Bouton, bâtie en 1530, offre également 
un beau programme alchimique, encadré par deux 
couples de sirènes, dont l’un soutient un bouquet de 
sept fleurs et l’autre un appareil de chimie (fig. 40).
 Ces sirènes, gothiques, héraldiques ou 
hermétiques, n’ont guère été étudiées jusqu’à présent. 
Aussi, il est difficile de savoir si le corpus bourguignon 
se distingue d’un usage plus général.

Hervé MOUILLEBOUCHE

 

Fig. 37. Dijon, hôtel de Vienne (5, rue de l’École de Droit). 
Sirène portant les armes des Joly de Blaisy.

Fig. 38. Mutus liber, planche 3.

Fig. 39. Chailly-sur-Armançon. Deux sirènes alchimiques 
soutiennent un bouquet de sept fleurs.



641

LES SIRÈNES MÂLES

 J. Leclercq-Marx (1997, p. 142) accorde 
seulement quelques lignes aux sirènes mâles. Elle 
remarque que la littérature médiévale les a totalement 
ignorées. Mais les artistes romans, notamment les 
sculpteurs, ont librement introduit ce thème dans 
leurs compositions. Le corpus bourguignon peut nous 
permettre d’enrichir un peu cette analyse.

Caractéristiques des sirènes mâles

 Les sirènes mâles ne se distinguent pas 
toujours aisément des sirènes femelles. Une sirène 
armée, d’une épée (Vézelay), d’une lance ou d’un 
bouclier (Salins), est toujours une sirène mâle. La 
sirène mâle porte des cheveux courts, mais ceux-ci 
ne sont pas toujours visibles. Le sculpteur a pu lever 
toute ambiguïté en donnant à son personnage une 
barbe (Paray, fig. 42) ou une moustache (Vézelay, fig. 
41). La finesse des traits n’est pas un bon critère de 
reconnaissance : la sirène de Belleville (fig. 10) est 
très hommasse, mais sa poitrine lourdement dessinée 
et ses cheveux longs (très stylisés) indiquent bien qu’il 
s’agit d’une dame sirène. La poitrine des tritons n’est 
pas dessinée. Surtout, leur buste est généralement 
vêtu : on le remarque à l’encolure, et parfois aux plis 
des vêtements (Paray).

Sens des sirènes mâles

 Dans l’art roman, nous avons vu que la sirène 
pouvait avoir un rôle très négatif, comme la tentatrice de 
Perrecy, ou très positif : sur le chapiteau de Souvigny, 
elle représente sans doute le jeune baptisé en danger. 
La même polysémie accompagne les sirènes mâles.
 La sirène mâle qui orne le porche sud de 
Vézelay (fig. 41) représente visiblement la tentation. 
Comme nous l’avons vu plus haut, ce triton est menacé 
par un archer et il précède des anges musiciens, 
comme pour rappeler au pèlerin qu’il faut vaincre les 

tentations avant d’accéder aux joies célestes. Mais, 
dans le programme iconographique très savant de 
Vézelay, l’artiste s’est visiblement plu à multiplier 
les niveaux d’interprétation. Sur la face gauche 
du chapiteau, un petit personnage recroquevillé se 
bouche les oreilles, comme pour rappeler l’attitude 
d’Ulysse (Le Patrimoine de la basilique de Vézelay, 
1999, p. 84). La queue du triton est taillée en facette, 
de sorte qu’elle évoque plus celle d’un hippocampe 
que d’un poisson. Le monstre paraît alors bien moins 
bénin qu’une simple sirène. Une ceinture à franges 
flamboyantes rappelle encore son origine démoniaque. 
Le triton de Vézelay tient d’une main une épée, 
de l’autre une viole. Le rapprochement de ces deux 
objets est curieux. On pourrait penser que la viole 
est destinée au personnage recroquevillé et l’épée au 
faune qui, de l’autre côté du porche, menace le triton. 

LES SIRÈNES MÂLES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

 

Fig. 40. Beaune, chapelle sud de la collégiale. Couple mâle et couple femelle de sirènes 
alchimiques.

Fig. 41. Vézelay. Sirène mâle. Chapiteau 
à gauche du porche sud.



642

Hervé MOUILLEBOUCHE

 

Fig. 45. Paray-le-Monial. Fenêtre du collatéral nord.

Fig. 42. Paray-le-Monial. Premier chapiteau du déambulatoire. Couple de sirènes.

Fig. 43. Paray-le-Monial. Tour nord. Fig. 44. Paray-le-Monial. Chapelle sud du chœur.



643

 Mais l’artiste a peut-être tout simplement voulu 
spécifier les tentations qui menaçaient les chrétiens 
du XIIe s. : à savoir l’art courtois des troubadours et 
l’art guerrier des chevaliers. Enfin, notre sirène est 
affublée d’une large moustache, attribut rarissime dans 
l’Occident médiéval. Cette moustache est peut-être un 
signe d’exotisme (cette sirène viendrait d’Inde ou des 
pays de l’Islam ?), à moins qu’elle ne serve à désigner 
son porteur comme un mâle séducteur.
 En choisissant de représenter une sirène mas-
culine, le sculpteur de Vézelay a peut-être cherché à 
éviter les distractions que provoquaient immanqua-
blement les poitrines dénudées des sirènes féminines. 
Plus sûrement, il a voulu montrer que la tentation ne 
résidait pas seulement dans la femme, mais dans tous 
les plaisirs du monde.
 Le prieuré de Paray-le-Monial présente une 
sirène mâle dont les caractéristiques sont en tout point 
opposées à celle de Vézelay.
 Avec ses cinq sirènes, Paray-le-Monial 
possède vraisemblablement l’une des plus belles 
collections d’Occident (fig. 42 à 45). La sirène de la 
tour nord et celle de la chapelle sud sont d’un type 
assez commun, à double queue relevée. La troisième 
sirène occupe les deux faces d’un chapiteau engagé 
qui soutient la retombée droite de l’arc d’une fenêtre 
du bas-côté nord (fig. 45). Il s’agit d’une sirène mâle 
(cheveux courts et absence de poitrine), sans barbe. 
Une légère ligne autour du cou suggère que le buste 
est habillé. Le visage semble jeune, poupin, comme 
s’il s’agissait d’un garçonnet, un « siréneau ». Ce 
chapiteau prend en fait tout son sens quand on le 
compare à celui du déambulatoire.
 Le premier chapiteau du déambulatoire sud 
présente deux sirènes qui n’ont jamais été décrites de 
manière satisfaisante (fig. 42). Celle de gauche est une 
sirène mâle barbue. Le visage est grave et beau. Comme 
celle du bas-côté, son vêtement est particulièrement 
visible au niveau du col. Le volume général évoque les 
sirènes bicaudales, mais cette sirène mâle n’a en fait 
qu’une seule queue, qu’elle soutient de la main gauche. 
Sa main droite tient un poisson renversé, présenté 
en symétrie de la queue. La sirène de droite est une 
vraie sirène bicaudale. Son visage est très grossier : 
R. Oursel prétendait même qu’il n’était qu’esquissé, 
sur un chapiteau inachevé (OURSEL, BARNOUD, 1992, 
p. 50). Une observation plus fine montre en fait que 
le visage, le buste et les cheveux de cette sirène ont 
été bûchés. Il s’agissait donc évidemment d’une sirène 
femelle, ce que confirment le buste nu, la ceinture 
festonnée et les mains, plus fines que celles du mâle. 
Le couple est parfaitement symétrique et harmonieux. 
Les queues sont larges et épaisses, sans aucune 
ressemblance avec celle du serpent. Le mâle porte un 
poisson, comme pour rappeler qu’il appartient au père 
de famille de nourrir sa famille. La femelle semble 
avoir eu les cheveux pudiquement collés au corps. 
Ces sirènes peuvent donc passer pour un modèle de 
couple chrétien. Le siréneau du bas-côté montre peut-

être que ce couple a connu une certaine fécondité… 
Tous ces caractères positifs expliquent pourquoi les 
sirènes de Paray, à l’instar de celles de Souvigny, ont 
été accueillies si près du chœur.
 L’âge roman a souvent cherché à intégrer 
la famille et la fécondité dans la Cité de Dieu. En 
revanche, les époques postérieures ont connu une 
réaction encratique qui prônait la stricte continence : 
on comprend alors qu’un ciseau pudique ait cherché à 
dissimuler le sens premier du chapiteau de Paray.
 À la fin du Moyen Âge, la sirène mâle perd 
son sens savant du tentateur de Vézelay, ainsi que 
son interprétation plus populaire de père de famille. 
Les derniers tritons du Moyen Âge sont des guerriers. 
Deux ensembles sculptés de la fin du XVe s. présentent 
des sirènes mâles combattantes. À Salins-les-Bains, 
les stalles du chœur sont ornées de trois sirènes : une 
femelle tenant un miroir, une sirène armée à tête de 
singe ou de chien, et un mâle casqué armé d’une épée 
(fig. 46).
 Enfin, le cloître de Saint-Vincent de Chalon 
présente, parmi un important ensemble de chapiteaux 
historiés, deux beaux tritons. Le premier (fig. 47), un 
peu altéré, tient dans sa main droite un chapel de fer 
à bord droit et rajuste sur sa tête le coussin supportant 
le casque. Une armure de plate, bien visible au niveau 
des bras, lui recouvre le buste. Une collerette festonnée 
orne son col. Le second triton (fig. 48) est visiblement 
une copie tardive du premier. Mais le sculpteur a mal 
interprété son modèle. Il a transformé le chapel de fer 
en chapeau de paille, qui épouse souplement le bord 
inférieur du chapiteau. La main droite retient sur la tête 
un bonnet qui rend bien inutile le premier chapeau.
 Ces tritons guerriers de la fin du Moyen Âge 
sont assez différents des sirènes mâles de l’art roman. 
Certes, la sirène de Vézelay est armée d’une épée, mais 
elle reste un symbole de tentation. Les tritons gothiques 
semblent avoir tout perdu de leur origine homérique. 
Même si, formellement, ils héritent de la queue des 
sirènes romanes, ils semblent, par leur valeur, plus 
proches des grendels, nixes et autres Wassermänner 
germaniques, monstres marins redoutés pour leur 
force et leur violence.
 Le triton guerrier témoigne que la sirène 
médiévale a été peu à peu contaminée par les mythes 
germaniques. Dans une étude récente sur les génies des 
eaux, C. Lecouteux constate que les génies masculins 
semblent liés aux croyances du nord de l’Europe. « Il 
faudrait faire une étude de la répartition géographique 
des génies masculins et féminins. Un sondage m’a en 
effet révélé que le premiers prédominent dans l’aire 
germanique alors que les seconds sont prépondérants 
dans l’espace roman » (LECOUTEUX, 2002, p. 257). 
Mais ces génies masculins, dans la littérature, ne sont 
jamais décrits comme des hybrides d’hommes et de 
poissons. Dans le roman du Chevalier au Papegau, le 
héros combat un curieux « chevalier poisson », qui ne  
fait qu’une seule chair avec ses armes et son cheval. 
Les autres génies des eaux, notamment les dracs, ont

LES SIRÈNES MÂLES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

 



644

la faculté de changer de forme en fonction des besoins 
de la narration. Le triton guerrier est donc sans doute 
une trouvaille des sculpteurs pour pouvoir représenter 
dans la pierre des créatures qui existaient jusqu’alors 
uniquement dans le discours et l’imaginaire.

 Les trois sirènes suivantes (fig. 49 à 52), 
découvertes tardivement, n’ont pu être intégrées dans 
notre étude.

CONCLUSION : LES SIRÈNES DE GEVREY

 Ce tour d’horizon des sirènes bourguignonnes 
apporte quelques éclaircissements sur les sirènes 
de Gevrey. En effet, le château dont elles ornaient 
le sol était un prieuré clunisien, bâti en 1270 
(MOUILLEBOUCHE, 2002, p. 136). Le thème des sirènes 

était donc naturellement présent à l’esprit des moines 
de Gevrey, même si ce pavement est sans doute bien 
postérieur à la construction de l’édifice. Néanmoins, 
les carreaux de Gevrey ressemblent plus à leur temps 
qu’à leur père : ces tritons évoquent plus les monstres 
celtes et germaniques que les trompeuses sirènes 
musiciennes.
 Deux éléments pourtant rendent ce carreau 
singulier. Tout d’abord, les sirènes de Gevrey sont 
gauchères. L’artiste a sans doute sculpté sur son moule 
des personnages droitiers, qui ont été inversés lors 
de l’impression des carreaux. Surtout, ces sirènes 
combattent l’une contre l’autre, ce qui semble un 
unicum dans l’iconographie médiévale.

 Offrons donc, pour conclure, quelques 
hypothèses d’interprétation.

Hervé MOUILLEBOUCHE

 

Fig. 46. Stalles de Salins-les-Bains.

Fig. 47. Cloître de Chalon-sur-Saône. Triton armé, fin XVe s. Fig. 48. Cloître de Chalon-sur-Saône. Copie du XIXe s. du triton 
du XVe s.



645

Fig. 50. Flavigny-sur-Ozerain, église Saint-Genest. 
Sirène avec peigne et miroir sous une miséricorde de 

stalle. Fin du Moyen Âge (cl. N. Troubat).

Fig. 49. Cluny, jardins de l’abbé (vraisemblablement hors contexte). Deux 
sirènes encapuchonnées, dont le bonnet souligne l’arête du chapiteau, 
posent la main sur une victime humaine terrorisée. La sirène de gauche, 

barbue, est un triton. Celle de droite semble être une femelle.

 Tout d’abord, on peut reconnaître à l’artiste 
une totale liberté de création, qui ne s’encombre pas de 
justification. Ce carreau n’est finalement que la syn-
thèse de deux thèmes courants : celui du duel guerrier 
et celui de la sirène. L’artiste s’est peut-être également 
souvenu des combats de monstres marins de la litté-
rature celtique, et il les a actualisé en les représentant 
sous la forme désormais populaire des sirènes-pois-
sons.
 On peut d’ailleurs se demander s’il s’agit 
vraiment d’un combat. En effet, les deux sirènes ne 
sont pas strictement semblables, puisque seule celle de 
droite porte une ceinture. Or, nous avons vu à Paray que 
cet ornement est plutôt féminin. De plus, remarquons 
que le carreau est incomplet. On ne voit pas l’épée de 
la sirène à la ceinture, et rien ne prouve qu’elle en ait 
eu une. Il pourrait donc s’agir d’un couple mixte. La 
forme des boucliers, qui sont représentés par trois cer-
cles concentriques, est elle aussi assez singulière. Les 
seuls disques portés par des sirènes sont d’ordinaire 
des miroirs. Ici, il est évident qu’il ne s’agit pas de mi-

roir. On pourrait donc penser que l’artiste s’est inspiré 
d’un modèle disparu qui portait un mâle à l’épée et 
une femelle au miroir 25. Mais il a déformé son modèle 
en transformant les miroirs en boucliers.
 Enfin puisque les moines clunisiens du XIVe 
s. avaient accès, plus que leurs prédécesseurs, au 
texte grec de la Bible, risquons une dernière hypo-
thèse. Puisque les ruines de Babylone étaient rem-
plies de chacals, d’autruches et de hérissons, que 
les soixante-dix sages d’Alexandrie avaient traduit 
indistinctement par ,   , 
l’artiste ou son commanditaire s’est peut-être cru 
autorisé à imaginer les combats que se livraient ces 
terribles bestioles dans la cité dévastée. Ces deux 
tritons seraient donc, in fine… un chacal et une 
autruche !

25. Il existe un tel couple de sirène sur une Torah du XIVe s. 
(Hambourg, Staats-und Universitätsbibliothek, Cod. Levy 19, 
f° 549 r°.) Le mâle tient une lance et un bouclier et la femelle 
un peigne et un miroir.

LES SIRÈNES MÂLES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

 



646

Hervé MOUILLEBOUCHE

Fig. 51 et 52. Dijon, Archives municipales. Deux sirènes femelles bicaudales soutiennent l’anse d’une boîte de poids-étalons en laiton. 
Le couvercle de la boîte porte la mention « Lyon 1678 ». Les sirènes sont en composition avec deux chevaux marins qui forment le 

loquet de fermeture, et deux chiens marins qui soutiennent la charnière.

Sources

ALEXANDRE DE PARIS. — Le roman d’Alexandre. HARF-
LANCNER (L.) éd. Paris : L.G.F., 1994 (Livre de Poche)

La Bataille Loquifer. BARNETT (M.) éd. Oxford : B. Black-
well, 1975 (Medium aevum monographs. New serie ; 6)

BENOÎT DE SAINTE-MAURE. — Roman de Troie. IV. CONSTANS 
(L.) éd. Paris : Firmin-Didot, 1908 (Société des anciens 
textes français ; 54)

BERNARD DE CLAIRVAUX. — Sancti Bernardi, Clarae-
Vallensis abbatis primi : opera omnia. Paris : Migne, 1862 
(P.L. 184).

BERNARD DE CLAIRVAUX. — Apologia ad Guillelmum Sancti 
Theodorici abbatem. In : Œuvres complètes de saint Ber-
nard. CHARPENTIER (Abbé) éd. et trad. Paris : L. Vivès, 
1866.

Bibliorum sacrorum latinae versiones antiquae seu Vetus 
Italica… SABATIER (dom P.) éd. Reims : Réginaldum 
Florentain, 1743-1749.

FRÉDÉGAIRE. — Chronique. KRUSCH (B.) éd. Hanovre : 
Impensis bibliopolii Hahniani, 1888 (Monumenta germaniae 
historica. Script. Rer. Mérov., II).

HONORIUS AUGUSTODUNENSIS. — De imagine mundi. Paris : 
Migne, 1854 (P.L. 172, col. 115-146)

ISIDORE DE SÉVILLE. — Etymologiarum sive originum. 
LINDSAY (W. M.) éd. Oxford : Clarendon Press, 1911 
(Scriptorum classicorum bibliotheca Oxoniensis) Rééd. 
1991.

LEO. — Der Alexanderroman des Archipresbyter Leo. 
PFISTER (F.) éd. Heidelberg : Winter, 1913 (Sammlung mit-
tellateinischer Texte ; 6).

Liber monstrorum (De monstris). PFISTER (F.), VAN 
THIEL (H.) éd. In : PFISTER (F.). — Kleine Schriften 
zum Alexanderroman. Meisenheim am Glan : Hain, 
1976, p. 380-393 (Beiträge zur klassischen Philologie, 
61)

Libri carolini. BASTGEN (H.) éd. Hanovre : Impensis bi-
bliopolii Hanianis, 1924 (Monumenta Germaniae Histo-
rica ; Leges, 3 : concilia ; 2, supplementum).

OVIDE. — Métamorphoses. III, Livres XI-XIV. LAFAYE 
(G.) éd. et trad. Paris : Les Belles Lettres, 1930 (rééd. 
2002).

PHOTIUS . — Bibliothèque. III. Henry (R.) éd. Paris : Les 
Belles Lettres, 1962.

BIBLIOGRAPHIE



647

PLINE L’ANCIEN. — Histoire naturelle. VII [de l’homme]. 
SCHILLING (R.) éd. et trad. Paris : Les Belles Lettres, 1977 
(rééd. 2003).

PLINE L’ANCIEN. — Histoire naturelle. IX [animaux 
aquatiques]. SAINT-DENIS (E. de) éd. et trad. Paris : Les 
Belles Lettres, 1955 (rééd. 2003).

RABAN MAUR. — De Universo. Paris : Migne, 1852 (P. L. 
111, col. 9-614).

RÉMI D’AUXERRE. — Saeculi nonni auctoris in Boetii 
Consolationem philosophiae commentarius. SILK (E. T.) éd. 
Rome : American academy in Rome, 1935.

SAINT AUGUSTIN. — Œuvre. II : la cité de Dieu. Jerphanion 
(L.) éd. Paris : Gallimard, 2000 (Bibliothèque de la Pleia-
de).

Tristan de Nanteil. SINCLAIR (K. V.) éd. Assen : Van Gorcum, 
1971.

Travaux

Allier 1833 : ALLIER (A.). — L’ancien Bourbonnais (his-
toire, monumens, mœurs, statistique), Moulins, Impr. de 
Desrosiers fils, 1833.

Arbois de Jubainville 1906 : ARBOIS de JUBAINVILLE (H. 
d’). – Les druides et les dieux celtiques à forme d’animaux. 
Paris : H. Champion 1906.

Beigbeder 1969 : BEIGBEDER (O.). – Lexique des symboles. 
Saint-Léger-Vauban : Zodiaque, 1969. 433 p., ill.

Berger de Xivrey 1836 : BERGER de XIVREY (J.). – Tra-
ditions tératologiques. Paris : Imprimerie royale, 1836. 
603 p.

Caumont 1855 : CAUMONT (A. de). – Rapport verbal fait 
à la société française pour la conservation et la description 
des monuments historiques, dans la séance du 21 novembre 
1854, sur divers monuments et sur plusieurs excursions ar-
chéologiques. Bull. Monumental, 3e série, 1, 1855, p. 361-
406, ill.

Debidour 1961 : DEBIDOUR (V.-H.). – Le bestiaire sculpté du 
Moyen Âge en France. Paris : Arthaud, 1961.

Estorach, Lequenne 1992 : ESTORACH (S.), LEQUENNE 
(M.). – La découverte de l’Amérique. I, Journal de bord 
de Christophe Colomb, 1492-1493. Paris : La Découverte, 
1992. 239 p.

Faral 1953 : FARAL (E.). – La queue de poisson des sirènes. 
Romania, 74, 1953, p. 433-506.

Focillon 1931 : FOCILLON (H.). – L’art des sculpteurs 
romans. Paris : E. Leroux, 1931. 296 p.

Fulcanelli 1977 (1930) : FULCANELLI. – Les demeures 
philosophales. 1930, rééd. Pauvert, 1977.

Jalabert 1936 : JALABERT (D). – De l’art oriental antique à 
l’art romain : recherches sur la faune et la flore romaines. 
II : Les sirènes. Bull. monumental, 95, 1936, p. 433-471.

Janauschek 1891 : JANAUSCHEK (L.). – Bibliographia 
Bernardina. Vienne, 1891. 558 p.

Jannet, Joubert 2000 : JANNET (M.), JOUBERT (F.). – Sculp-
ture médiévale en Bourgogne. Collection lapidaire du Mu-
sée archéologique de Dijon. Dijon : Éditions Universitaires 
de Dijon, 2000. 421 p., ill.

Joubert, Sapin 1996 : JOUBERT (M.), SAPIN (C.), dir. 
– Guillaume de Volpiano et l’architecture des rotondes : 
Actes du colloque de Dijon, 23-25 sept. 1993. Dijon : 
Éditions Universitaires de Dijon, 1996. 334 p., ill.

Joyce 1879 : JOYCE (P.W.). – Old Celtic Romances. Dublin, 
Gill and Macmillan, 1879.

L’œuvre de Limoges 1995 : L’œuvre de Limoges ; Émaux 
limousins du Moyen Âge. Paris : Musée du Louvre, New 
York : The Metropolitan Museum of Art, 1995.

Le patrimoine 1999 : Le patrimoine de la basilique de 
Vézelay. Flohic, 1999.

Leclerq-Kadaner 1975 : LECERQ-KADANER (-MARX) (J.). 
– De la Terre Mère à la luxure : à propos de la migration 
des symboles. Cahiers de civilisation médiévale, 18-1, 
1975.

Leclercq-Marx 2002 (1997) : LECLERCQ-MARX (J.). – La si-
rène dans la pensée et dans l’art de l’Antiquité et du Moyen 
Âge, du mythe païen au symbole chrétien. Académie royale 
de Belgique. Classe des Beaux Arts, collection in 4 ; 3e sé-
rie, t. 2, 1997, rééd. 2002.

Lecouteux 2002 : LECOUTEUX (C.). – Les génies des eaux : 
un aperçu. In : Dans l’eau, sous l’eau. Le monde aquatique 
au Moyen Âge. Paris : Presses de l’Université de Paris-
Sorbonne, 2002, p. 252-270.

Mâle 1940 : MÂLE (É.). – L’art religieux du XIIe s. en 
France. Paris : A. Colin, 1940. 4e éd., IV-463 p., ill.

Mitéran et alii 2001 : MITÉRAN (E.), MITÉRAN (J.), MITÉRAN 
(A.), MITÉRAN (L.). – Château de Gevrey-Chambertin ; 
visite, histoire, ses vins, ses carreaux vernissés. Gevrey-
Chambertin : Château de Gevrey-Chambertin, 2001. 
Cédérom.

Mouillebouche 2002 : MOUILLEBOUCHE (H.). – Les 
maisons fortes en Bourgogne du nord, du XIIIe au 
XVIe s. Dijon : Éditions universitaires de Dijon, 2002. 488 
p., ill., 2 cédéroms.

LES SIRÈNES MÂLES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

 



648

Oursel, Barnoud 1992 : OURSEL (R.), BARNOUD (J.-N.). 
– Paray-le-Monial : les 900 ans d’une basilique. Éd. La 
Manufacture, 1992. 128 p., ill.

Pfister 1976 : PFISTER (F.). – Kleine Schriften zum 
Alexanderroman. Beiträge zur klassischen Philologie, 61, 
1976, p. 380-393.

Sapin 1989 : SAPIN (C.). – Saint-Bénigne de Dijon, Saint-
Pierre de Flavigny et les ateliers de sculpture de la première 
moitié du XIe s. Mémoire de la Com. des Antiquités de la 
Côte-d’Or, XXXV, 1987-1989, p. 215-242, ill.

Stirnemann 1999 : STIRNEMANN (P.). – Nouveau regard sur 
la Bible de Souvigny. Moulins : ville de Moulins, 1999. 56 
p., ill.

Touchefeu-Meynier 1962 : TOUCHEFEU-MEYNIER (O.). – De 
quand date la sirène poisson ? Bull. de l’Ass. Guillaume 
Budé, 4e série, 4, 1962, p. 450-459.

Vallot 1834-1835 : VALLOT. – Dissertation sur le nom 
de Combe-au-Serpent, donné à un climat des envi-
rons de Dijon. Mémoires de la Com. des Antiquités 
du département de la Côte-d’Or, 1834-1835, p. 220-
291.

Vieillard-Troïekouroff 1969 : VIEILLARD-TROÏEKOU-
ROFF (M.). – Sirènes-poissons carolingiennes. Cahiers 
archéologiques, 19, 1969, p. 61-82.

Zaluska 1991 : ZALUSKA (Y.) – Manuscrits enluminés de 
Dijon. Paris : CNRS, 1991. XV-338P.

Hervé MOUILLEBOUCHE


