LES SIRENES MALES
DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE !

Hervé MOUILLEBOUCHE

Mots-clés : Siréne, triton, tératologie, bestiaire, Moyen Age, Bourgogne, sculpture romane, chapiteaux,

iconographie, alchimie.

J.-P. Thevenot apergut un jour sur mon écran
d’ordinateur ce curieux carreau médiéval, représentant
un combat de sirénes males 2 (fig. 1). [l m’en demanda
des explications que je fus bien incapable de lui donner.
Ce colloque réuni en son honneur me donne 1’occasion
de répondre a sa curiosité. Je me suis donc aventuré
assez loin de mes sujets de prédilection pour pouvoir
comprendre comment ces sirénes males - ou tritons -
ont pu se retrouver sur le sol du chateau de Gevrey-
Chambertin. Aprés quelques mois de recherches, je
dois bien avouer que je n’ai pas trouvé de réponse
définitive et lumineuse. Je peux néanmoins éclairer
I’originalité de cette scéne en lareplacant dans le corpus
plus large des sirénes médiévales. Je commencerai
donc par faire quelques rappels pour expliquer
comment les sirénes-oiseaux d’Ulysse sont devenues
des sirénes-poissons. Puis j’analyserai le succés
de ce théme au cours du Moyen Age et notamment
dans la sculpture bourguignonne. Enfin, j’essaierai
de voir la valeur spécifique des sirénes males, qui
pourrait amener a comprendre le carreau de Gevrey.

ORIGINE ET EVOLUTION DE LA SIRENE-POISSON
La siréne antique

Tout a été¢ dit et bien dit sur les sirénes
antérieures au xm°® s. dans I’ouvrage récent et
remarquable de J. Leclercq-Marx (2002). Je la suivrai
donc en toute confiance dans ce rappel général, et
sa recherche pourra servir de base solide pour juger
de l’originalit¢ du corpus bourguignon. La siréne

1. Cette ¢tude a été réalisée en collaboration avec M. Clouzot,
maitre de conférences en histoire médiévale a 1’Université de
Bourgogne, et avec I’aide de C. Chevallier, étudiante a Dijon.

2. Ce carreau est issu de la collection privée du chateau de
Gevrey-Chambertin. II fait partie de la couronne extérieure d’un
grand calendrier composé de douze médaillons, actuellement
en cours de restauration au chateau. L’ensemble des piéces a été
publié sur cédérom, cf. MITERAN ef alii, 2001.

Fig. 1. Combat de siréenes males sur un carreau provenant du
chdteau de Gevrey-Chambertin.

antique (en grec ocelpmnv) est une femme-oiseau,
vraisemblablement issue du panthéon égyptien et
assyrien (JALaBERT, 1936). Elle fréquente le monde
des morts et elle a une facheuse tendance a y entrainer
les vivants. La mythologie romaine connait également
quelques femmes-poissons, les tritones, qui sont
parfois représentées sur les monuments antiques (on
en voit une au musée lapidaire d’ Autun). Ces tritones
sont généralement inoffensives. Scylla était également
une femme a corps de poisson. Mais, si on se fie a
la description d’Ovide (Métamorphoses, XIV), son
aspect était bien plus terrifiant que celui des paisibles
sirénes qui nous intéressent aujourd’hui.

La siréne chrétienne

La siréne femme-oiseau fit son entrée dans la
littérature chrétienne par de curieux détours. En effet,
dans la Torah, la pire désolation est de vivre dans un
désert peuplé de « tahannim ta ya anah », ¢’est-a-dire,
littéralement, de chacals et d’autruches 3. La Septante

3. Notamment Is 13-21, 13-22, 14-23, 34-11, 34-13, 43-20, Jr
50-39, Mi 1-8, So 2-14, Jb 30-29.

Artisanats, sociétés et civilisations : hommage a Jean-Paul Thevenot, Dijon, 2006, p. 623-648 (24°™ suppl. a la R.4.E.) 623



Hervé MOUILLEBOUCHE

a traduit alternativement [’un ou l’autre terme par
« ogipnve ». Ce choix n’est pas absurde, puisque le
chacal est un animal hurleur, messager de la mort, et
I’autruche est considérée dans le monde juif comme
une femme-oiseau, fille du désert. La Vetus Latina
(Dom P. SABATIER, 1743-1749) reste fidéle a la version
grecque en parlant de sirenae. Mais saint Jérome,
dans la Vulgate, a privilégié le sens symbolique sur
I’exactitude zoologique. Les « ocelpnves» sont
devenues des draconi et des struthioni, etles « gxivol »
qui les accompagnent sont restés des hérissons. Mais
une seule fois, en Is 13-22, saint Jérdme s’est contenté
de transcrire le mot grec « celpnv » par le latin sirena *.
Ainsi, et malgré les longs commentaires de Jérome
pour justifier sa traduction, les sirénes d’Ulysse
entraient dans le vocabulaire chrétien. On les trouve
notamment dans le bestiaire de Physiologue, qui en
fait le symbole des femmes séductrices. Les différents
bestiaires et les encyclopédistes médiévaux qui ont
parlé des sirénes ont généralement suivi la définition
des plus anciens manuscrits du Physiologue, en leur
accordant un corps d’oiseau.

Comment la queue est venue aux sirénes °

Depuis Homeére, les sirénes sont des femmes-
oiseaux et des monstres marins. Ces deux caractéres
sont un peu contradictoires, et ils ont entrainé tres tot
des confusions. Déja, a I’époque romaine, on remarque
deux représentations de I’épreuve d’Ulysse dans
lesquelles le héros semble menacé par des femmes-
poissons ¢. Ces confusions sont trés minoritaires. Elles
montrent néanmoins que, dans la culture populaire, les
sirenes homériques pouvaient étre confondues avec
Scylla ou les tritones.

La littérature patristique a gardé aux
sirénes leur forme classique. De méme, les auteurs
mérovingiens et carolingiens restent généralement
fidéles aux sirénes-oiseaux ’. Les manuscrits portent

4. Ce choix était d’ailleurs bien peu justifiable, puisque le strict
mot a mot faisait attendre un ericius.

5. Cette tres riche problématique a été initiée par FAraL, 1953.
Elle a été richement complétée par TOUCHEFEU-MEYNIER, 1962.

6. Sur les 73 représentations antiques repérées par O. Touchefeu-
Meynier, 2 seulement présentent des femmes-poissons : 1’une
sur un bol a reliefs mégarien (fin e s. avant J.-C., Athénes,
Agora), I’autre sur une lampe a huile romaine (1-11°s. apres J.-C.,
Canterbury, Royal Museum).

7. On trouve des descriptions de femmes-oiseaux dans les
Etymologies d’Isidore de Séville (X1, 3, 31), dans la Chronique
de Frédégaire (2, 99, p. 47), dans les Libri Carolini ( 3, 23, p.
151, 152), dans le De Universo de Raban Maur (22, 7 ; P.L. 111,
col. 197 D - 198 A), dans le Commentaire de la Consolation
de Boéce de Rémi d’Auxerre (p. 317, 318), etc. (¢f. LECLERCQ-
Marx, 1997, p. 68 ef sq.).

624

parfois des enluminures représentant des femmes-
poissons, mais une seule fois, dans le physiologus de
Berne, on peut affirmer que cette tritone est effecti-
vement confondue avec une siréne 8. La Renaissance
carolingienne a donc été un contexte favorable a I’évo-
lution marine des sirénes (VIEILLARD-TROIEKOUROFF,
1969).

La premicére description écrite d’une serena a
queue de poisson se trouve dans un bestiaire du vir© s.,
couramment appelé le de monstris °. Son dernier
éditeur, Fr. Pfister, pense qu’il s’agit d’une compilation
réalisée dans les iles britanniques, ou les manuscrits
sont les plus nombreux, ou du moins dans un domaine
culturel proche de la Bretagne anglo-saxonne. En
effet, le de monstris fait allusion a Hygelac, héros cité
dans le poéme héroique vieil anglais Beowulf. Cette
confusion entre les tritones et les femmes tentatrices
qui entrainent les marins dans la mort semble assez
naturelle dans 1’aire culturelle germanico-scandinave.
En effet, le monde germanique est riche de ces nixes,
ondines ou mermaids qui dansent et chantent prés
des étangs pour entrainer les vivants dans le royaume
des morts. Les requins et les grendels exterminés par
Beowulf font partie de ce dangereux monde marin,
interface entre les vivants et les morts.

L’influence des mythes iro-celtes a peut-&tre
aidé a la confusion entre sirénes et tritones. En effet,
les Irlandais ont parfois imaginé les nymphes des eaux
sous la forme de femmes-poisson, comme cette Liban
« qui prit la forme d’un saumon ; seule sa figure et ses
seins ne changérent pas » !°. Les Celtes ont également
connu des monstres marins capables de se battre,
comme les monstres de 1’épopée des deux porchers :
«Ils virent sur I’eau deux animaux gros comme des
collines et qui se frappaient 1’un 1’autre de telle sorte
que leurs épées de feu étincelaient, de leur gorge
jusqu’aux nuages du ciel. » (ArBoIS de JUBAINVILLE,
1906).

On peut donc dire pour conclure que la siréne-
poisson est le produit de I’inculturation de la siréne-
oiseau homérique et méditerranéenne a la culture
germanique et nordique.

8. Deux tritones sur le sacramentaire gélasien de Gellone (790-
795), Paris, B.N., lat. 12048 R, f° 1 r° et 51 v°. Deux sur le
livre de Kells (fin vin© s.), Dublin, Trinity College, Libr., ms.
58, 2201 r° et 213 r°. Deux sur le Psautier dit de Charlemagne
(vers 800), Paris, B.N., lat. 13159, > 13 v°. Trois sur le
psautier de Stuttgart (début 1x° s.), Stuttgart, Wiirttenbergische
Landesbibliothek, Cod. Bibl., f* 110 v°, 117 v°, 124 r°. Une
sur le psautier d’Utrecht (820-830), Utrecht, Rijksuniversiteit
Bibliotheek, Script. eccl. 484, f°> 56 v°. Une sur le Physiologus
de Berne (vers 830), Berne, Biirgerblibliothek, Cod. 318, > 13

o

V.

9. A la premiére édition de Berger de Xivrey (1836), il faut
préférer la nouvelle étude de Pfister (1976).

10. L’inondation du Lough Neagh, cf. Joycg, 1879, p. 101.



LES SIRENES MALES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

La siréne médiévale

L’Occident latin perd rapidement ’accés aux
textes homériques. Pourtant, 1’épisode des sirénes reste
trés vivant. Benoit de Sainte-Maure, qui compile les
épopées grecques a la fin du xi° s., raconte I’épreuve
d’Ulysse et lui fait tuer plus d’un millier de sirénes
(Constans, 1908, p. 310, v. 28 859 a 28 866). Mais,
comme Homeére, il ne donne aucune description des
monstres musiciens.

A partir du xi° s., la siréne-poisson connait un
succes spectaculaireen Occident. Elle estabondamment
représentée sur les chapiteaux romans, ou elle tient un
réle symbolique ou simplement décoratif. On la trouve
aussi dans tous les arts décoratifs. Seuls les vitraux
semblent avoir été épargnés par cette invasion de
monstres marins. Dans la littérature, la siréne appartient
plutot au domaine religieux. Elle fait partie des figures
rhétoriques classiques pour évoquer la tentation. Chez
les mythographes et les encyclopédistes, elle devient
peu a peu un étre réel : de plus en plus souvent, des
marins prétendent en avoir rencontrées. En revanche,
la siréne apparait peu dans les romans . L’auteur du
roman d’Alexandre les ignore totalement. Dans les
versions grecques de 1’Antiquité tardive, le voyage
céleste d’ Alexandre était interrompu par I’intervention
des sirénes et sa mort était annoncée par des Gorgones
marines qui ressemblaient a des tritones. Or, dans la
traduction latine du x° s., puis dans la version francaise
du xm® qui connut un immense succes, toute trace de
sirene a disparu (Leo, 1913 ; Alexandre DE Paris,
1994). Alexandre rencontre bien quelques dangereuses
ondines au fond des étangs indiens, mais elles sont
humaines de la téte aux pieds.

LES SIRENES-POISSONS BOURGUIGNONNES
Présentation du corpus

Nous avons recensé en Bourgogne un corpus
de 53 sirénes réparti sur 25 monuments et documents
(fig. 2). Leurs emplacements et leurs fonctions sont
extrémement variés. Dans les manuscrits, les sirénes-
poissons illustrent bien sir des bestiaires, comme
celui de Richard de Fournival a la Bibliothéque de
Dijon (fig. 3), mais aussi des livres bibliques : Dijon
posseéde une trés belle siréne dans une initiale du livre
d’Esther sur une bible du xi°s. (ZaLuska, 1991) 12
(fig. 4). Moulins en a une autre dans une scéne de la
Geng¢se de la Bible de Souvigny  (fig. 5). Les manus-

11. J. Leclecq-Marx n’en reléve que deux, dans des romans de
la fin du xu®s. : La Bataille Loquifer (éd. M. Barnett, Oxford, B.
Blackwell, 1975, p. 138-139 et 144-145) et Tristan de Nanteil
(éd. K. V. Sinclair, Assen, Van Gorcum, 1971, p. 92.).

12. Livre d’Esther. Bibliothéque municipale de Dijon, ms 28.

13. Moulins, Bibliothéque municipale, ms. 1, f°> 4 v°.

crits de Citeaux, si riches en monstres polymorphes,
semblent en revanche avoir boudé ce théme. La plus
grande partie de nos sirénes (32 exactement) appartient
aux décors architecturaux des édifices religieux. Elles
ornent souvent des chapiteaux, parfois des frises. Trois
autres sirénes sont des sculptures sur bois qui ornent
des stalles (Salins). On trouve aussi ce motif sur des
édifices privés (maison des Vendanges a Cluny), sur
des carreaux de sol (Gevrey, fig. 1), sur des appliques
de reliure (Bible de Souvigny, cf. L ’euvre de Limoges,
1995, p. 151 ; STIRNEMANN, 1999) (fig. 6) ou comme
tenants d’armoiries. L’héraldique bourguignonne n’a
jamais utilisé la siréne en tant que meuble, alors que de
telles armes sont courantes dans le nord de 1’Europe.

Nos 45 sirénes-poissons sculptées dans la
pierre proviennent de 37 éléments d’architecture et de
22 monuments. La siréne est donc un sujet relativement
rare en Bourgogne, mais le théme, une fois introduit
dans un monument, fait école et est abondamment
recopié (cing sirénes a Paray, quatre a Saint-Michel de
Dijon, mais aucune a Autun, Saulieu ou Avallon).

Les sculptures de sirénes-poissons, qui
sont attestées dans certaines régions dés le xi° s., se
répandent en Bourgogne au xmn® s. L’une des plus
anciennes pourrait étre celle de la crypte de Saint-
Parize-le-Chatel, monument bati autour de 1113. Le
théme atteint son développement maximal dans cet
art si inventif du milieu du xu® s., quand Bernard
de Clairvaux fustige « ces horribles beautés et ces
belles horreurs [...] ces étres @ demi humains [...] ces
quadrupedes a queue de serpent et ces quadrupeédes
se terminant en poisson » (BERNARD DE CLAIRVAUX,
Apologia ad Guillelmum Sancti Theodorici abbatem,
XII, 29). En tout, 21 sirénes bourguignonnes semblent
appartenir a des batiments du x1° s.

Les premiers monuments gothiques puisent
encore dans la thématique romane. On trouve une
belle siréne & gauche du porche de Saint-Etienne de
Sens, qui a sans doute été bati peu apres 1184 (fig.
19). Puis le théme disparait de Bourgogne. La pensée
scolastique qui régit le décor gothique s’accommode
sans doute assez mal de ces femmes-poissons paiennes,
tentatrices, diabolique, mais néanmoins décoratives et
somme toute sympathiques.

La siréne semble alors commencer une
migration boréale. Au xur° s., elle se réfugie dans
I’Europe du nord, dans les iles britanniques et le
monde germanique. Puis, quand arrive 1’automne
(du Moyen Age), elle revient effleurer nos créneaux
et battre nos gothiques vitraux. Débarrassées de toute
ambiguité symbolique, les sirénes investissent tous les
monuments. A la fin du x1v* s., elles nichent au chateau
d’Auvillars-sur-Saone et dans les pavements de celui
de Gevrey. Un siecle plus tard, elles envahissent le
transept de Sens, les frises de Saint-Michel de Dijon, le
palais abbatial de Souvigny. Leur succes ne se dément
guére aux siécles suivants, quand les artistes croient
honorer I’ Antiquité gréco-romaine en ponctuant leurs
décors de femmes-poissons.

625



Hervé MOUILLEBOUCHE

- =L _
| - .
\
. eee
e ! Sens /
= Yo
I ~
\ l
\ \ -
7 “ _ i N |
/ —_—— - L ~
/ . / ‘.
r - ! :
~ I -~
\ _ A
\ ) Y
) <1
| P ] ~N
. - = LN \p ~ ’\
<\ ry\ ¢ Vézelay /J f
‘ SeT (v ee ‘
r_ r -/
J N ,'\ |-' ! Saint-Seine-'Abbaye |
1 BN A 8
3 TN o0 '
\ Saint-Michel de Dijon
\ ' & iy o0 |
N\
P
\ { .‘.‘ Gevrey-Chambertin
\ =7 \_ 1
) 5 ~ ® _ Auvillar
\ ) N - ‘ Beaune 7 Salins
iy [§
) A - (Y
r - L
| - ~__- r - l_ 2
1 \ -
A 4 -
SN St-Parize 5 -7 & @ Saint-Vincent de Ché@n
~_r ' N
N = 's P N ~ — :
Souvigny 1
1
” b " Perrecy )
! ! RN d‘(Paray Cluny I TN h )
| !! ! ( N -7
0 50 km e Montceaux-I'Etoile ” /
7 1
& Siréne male lr @ Anzy I~ 2" (" !
[
! Siréne femelle -\~ ) 1 J
“Ne~ \ - -/
” Couple de sirenes Charlieu
Sire .’Belleville
! iréne sur un support non monumental

Fig. 2. Sirenes poissons médiévales en Bourgogne ; Xi*-Xvi° s.

626



LES SIRENES MALES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

Fig. 3. Bestiaire d’Amour de Richard de Fournival. B.M. Dijon, Fig. 4. Livre d’Esther. B.M. Dijon, ms 28.
ms 526, f° 23 v°.

Fig. 6. Applique en cuivre de la Bible de Souvigny (fin xir s.).
Fig. 5. Bible de Souvigny. B.M. Moulins, ms 1, f° 4 v°. B.M. Moulins, ms 1.

627



Hervé MOUILLEBOUCHE

La siréne romane

Origines

J. Leclercq-Marx I’a finement observé : la
siréne est I'un des nombreux thémes iconographiques
et architecturaux colportés par les artistes italiens, des
le x1°s. et pendant tout le Moyen Age. Le motif semble
naitre spontanément, notamment par I’imitation des
reliefs antiques, puis il est répandu par les lapicides
lombards. « Quand on décele I’action des ateliers
émiliano-lombards et plus particulierement lombards
dans une contrée déterminée, il est trés fréquent de
rencontrer des sirénes-poissons dans I’ornementation
de ses églises. » (LECLERCQ-MARX, 1997, p. 221). Mais
cet auteur, qui n’a pas eu acces a I’ensemble du corpus
bourguignon, minimise vraisemblablement la place
de la Bourgogne dans la diffusion du motif . Elle
ignore notamment le réle d’un homme : Guillaume de
Volpiano.

En effet, le célébre abbé réformateur de Saint-
Bénigne était originaire de Lombardie. Méme si les
plus récentes études insistent sur les multiples influen-

14. Nous avons bien siir commencé notre étude en suivant
I’inventaire de J. Leclercq-Marx, qui recense les deux sirénes du
porche de Vézelay, la siréne de la seconde frise de Cluny, celle
de la colonne de Souvigny, les sirénes de Belleville, Perrecy,
Anzy-le-Duc Charlieu et Sens. Nous avons eu la chance de
retrouver une autre siréne dans la nef de Vézelay (original
déposé), une a Saint-Seine-1’Abbaye, deux sur le chapiteau de
la maison des Vendanges a Cluny, cinq a Paray-le-Monial, une
a Montceaux-1’Etoile, une dans le cheeur de Souvigny et une
dans la bible du méme prieuré. A ce corpus, il faut ajouter la
siréne de la premiére frise de Cluny, récemment découverte en
fouilles.

ces colportées par Guillaume, il reste néanmoins cer-
tain que celui-ci a fait venir a Dijon des artistes d’Ita-
lie du nord (SariN, 1989 ; JouBERT, SAPIN, 1996). Les
sculpteurs lombards ont-ils laissé quelques sirénes sur
les murs de I’abbaye dijonnaise ? Il n’en reste aucune.
Néanmoins, un dessin de Louis-Bénigne Baudot, réa-
lisé peu avant la destruction de I’église ronde, montre
trés nettement la présence d’une siréne-oiseau '* (fig.
7).

Le théme s’égaye ensuite au gré des
pérégrinations des artistes lombards. On le retrouve au
début du xu° s. a Saint-Parize, a Perrecy-les-Forges, a
Anzy-le-Duc. L’abbaye de Cluny semble avoir été un
puissant vecteur de diffusion. On trouve deux sirénes-
poissons dans 1’avant nef de I’abbaye, deux autres
dans le prieuré de Souvigny et cinq sirénes dans celui
de Paray.

Morphologies

La siréne-poisson est un sujet aussi souple
que I’est sa queue, capable de se tordre en tout sens
pour s’adapter a son support. A 1’époque romane,
elle est surtout utilisée pour décorer les corbeilles des
chapiteaux et des modillons (fig. 8 a 13). La siréne
a deux queues est particuliérement bien adaptée aux
contraintes des chapiteaux romans. Soit le corps occupe
le centre de chaque face et les queues remontent le long
des angles de la corbeille, soit, ce qui est généralement
le cas en Bourgogne, le corps et la téte occupent les
angles, et les queues se déploient sur les faces. La
siréne bicaudale semble donc une simple adaptation
d’un théme antique aux contraintes propres a la
sculpture romane (FociLLon, 1931).

15. Bibliothéque municipale de Dijon, ms 1602.

Fig. 7. Sirene oiseau sur un chapiteau détruit de Saint-Bénigne de Dijon (Dessin de L.-B. Baudot, B.M.
Dijon, ms 1602. Fin xviir s.).

628



LES SIRENES MALES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

Fig. 8. Saint-Parize-le-Chdtel. Siréne bicaudale sur un chapi- Fig. 9. Cluny, musée Ochier. Chapiteau de la maison des
teau de la crypte. Vendanges. Deux sirénes femelles bicaudales.

Fig. 10. Belleville. Siréne femelle bicaudale sur un chapiteau Fig. 11. Charlieu. Siréne femelle bicaudale. Revers du mur
d’angle. pignon.

Fig. 12. Vézelay, musée de ['Euvre. Fragment de chapiteau Fig. 13. Vézelay. Reconstitution du xix° s.
déposeé. Quatre sirénes bicaudales.

629



Hervé MOUILLEBOUCHE

La siréne est parfois utilisée en motif orne-
mental sur des frises, notamment sur des médaillons
(fig. 14 a 19). Le corpus bourguignon se distingue
d’ailleurs pas le nombre important (quatre cas) de si-
rénes inscrites dans un cadre circulaire. Pour épouser
la forme du support, la siréne peut enrouler son corps
pour rapprocher sa téte et sa queue, comme a Cluny
(fig. 14). A Vézelay, la siréne forme un cercle complet
(fig. 16). Placée au sommet d’un calendrier, entre un
acrobate et un chien qui adoptent la méme position,
elle figure alors I’orobouros, le temps cyclique. Mais
il y a d’autres fagons d’occuper la surface du disque.
Dans le second médaillon de Cluny (fig. 15), le corps
de la siréne dessine le diamétre vertical du cercle, la
queue occupe le demi-cercle droit et la siréne tient
d’une main un serpent qui occupe 1’autre moitié du
cercle. A Saint-Seine-1I’Abbaye (fig. 17), la siréne est
bifide ; I’artiste a visiblement eu un peu de mal pour
loger dans un cercle ce motif congu pour la surface
trapézoidale des chapiteaux.

La siréne peut adopter d’autres attitudes.
Celle d’Anzy-le-Duc tient devant elle sa queue a deux
mains, tandis que son dos soutient un modillon (fig.
20). Sur la colonne de Souvigny, elle se contorsionne
en forme de S dans un cadre rectangulaire (fig. 18),
tandis que celle de Sens prend la forme plus classique
d’un U dans un cadre carré (fig. 19).

La queue de la siréne peut étre assez épaisse,
a la maniére de celle du saumon, ou plus fine, jusqu’a
devenir serpentiforme (Le Puy). Elle est souvent
représentée au naturel, avec écailles et nageoires,
mais elle peut aussi étre lisse (Charlieu, fig. 11) ou se
confondre avec des motifs végétaux (siréne male de
Vézelay, fig. 41). Dans la sculpture romane, la transition
entre la queue et le buste est souvent soulignée par une
ceinture, qui peut étre cotelée ou festonnée. On peut
y voir un symbole de séduction, mais on peut parfois
se demander s’il ne s’agit pas d’un souvenir des tétes
de chiens qui entouraient la taille de Scylla. Le buste,
rarement vétu, laisse apercevoir une poitrine a peine
dessinée, qui ne permet pas toujours de différencier
les males des femelles. Mieux vaut pour cela se fier a
la barbe et aux cheveux.

Dans D’art roman, la siréne est souvent
entourée d’eau, qui est suggérée par des volutes ou des
vaguelettes. Mais elle s’ébat parfois dans un paysage
végétal. La siréne de Perrecy (fig. 24) et celle de la
porte sud de Vézelay (fig. 41) émergent d’une véritable
jungle, due au souvenir des chapiteaux corinthiens.

Le registre naturaliste : la sirene et [’éléphant

Avant d’étre une figure emblématique et sym-
bolique, la siréne médiévale est avant tout un animal
exotique. Son existence ne saurait étre remise en dou-
te, non pas tant parce qu’elle est attestée par la Vulgate
(I’exégeése médiévale ne fut jamais fondamentaliste)
que parce qu’elle était décrite par Pline I’ Ancien et par
la plupart des encyclopédistes de I’ Antiquité 6.

630

Les savants auraient pu se demander si la
siréne faisait partie du monde animal ou du monde
humain, question essentielle pour 1’économie du salut.
Généralement, au x1° s., la siréne fait partie du monde
animal. Il s’agit donc d’un poisson a téte humaine et
non pas d’une femme a corps de poisson. On en veut
pour preuve sa présence dans les bestiaires et surtout
sa place au sein des programmes iconographiques.
Ainsi, les sculpteurs romans 1’ont souvent représentée
en compagnie d’animaux exotiques, dont le plus
remarquable est 1’éléphant.

Le premier couple siréne/éléphant est
repérable sur une colonne dite le Zodiaque de Souvigny
(fig. 18 et 21). L’une des faces de cette colonne (qui est
en fait la moitié¢ supérieure d’une colonne octogonale
sculptée sur quatre faces) représente six animaux issus
du bestiaire fantastique médiéval . Ces six figures
sont accompagnées chacune d’une inscription. Il
s’agit, du haut en bas, d’un hippocampe (inscription
détruite), d’un griffon (GRIFO), d’une licorne
(UNICORNIS), d’un éléphant (...EFANS), d’une
sirene (SERENA) et d’un manticore (MANICORA).
Cette colonne est intéressante a plus d’un titre. Tout
d’abord, elle nous confirme que I’hybride a buste
de femme et queue de poisson s’appelle bien siréene
au xiu¢ s. Ensuite, elle nous montre a quel registre
tératologique appartenait la siréne. En effet, les
cinqg monstres qui I’entourent sont cités par Pline
I’ Ancien au nombre des curiosités de 1’Inde, c’est-a-
dire au nombre des monstres zoologiques existants
(PLINE I’ ANCIEN, Histoire naturelle, VI, 2). La liste
de Pline est reprise par SAINT AUGUSTIN, qui conclue
prudemment « qu’il n’est pas nécessaire de croire a
I’existence de tous ces genres d’hommes » (Saint
Augustin, De civitate Dei, XVI, VIII). On retrouve
cette série dans 1’imago mundi d’Honorius d’Autun,
ouvrage rédigé en Allemagne dans la premiére moitié
du xm® s. (HoNORIUS AUGUSTODUNENSIS, De imagine
mundi. P. L. t. CXI, col. 195). Or, ni Pline, ni Augustin
ni Honorius ne rangent la siréne parmi les monstres
exotiques. Le sculpteur de Souvigny a donc, peut-étre
pour la premicre fois, opéré une confusion entre les
monstres exotiques et les monstres mythologiques, au
sein d’un groupe homogeéne de monstres symboliques,
dont I’existence ne sera pas vraiment mise en doute au
cours du Moyen Age.

La siréne du portail de Sens (fig. 19) est re-
présentée dans une frise de métopes carrées qui dé-
veloppe le théme de la faune exotique. On y recon-
nait, outre 1’éléphant, un chameau et une autruche au

16. PLINE I’ANCIEN, Histoire naturelle, 1X, 5 : « On a vu et
entendu dans certaines grottes un triton jouant de la conque, et
conformé comme on sait. La conformation des Néréides n’est
pas non plus imaginaire ; seulement, des écailles hérissent leur
corps, méme dans la partie ou elle a figure humaine. »

17. Publié pour la premiére fois dans Caumont, 1855.
Commentaire dans MALE, 1940, p. 324-325.



LES SIRENES MALES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

Fig. 14. Cluny, Musée Ochier. Narthex de Fig. 15. Cluny, Musée Ochier. Narthex de
Cluny 111, premiere frise. Cluny 111, seconde frise.

Fig. 16. Vézelay. Frise du portail central. Fig. 17. Saint-Seine-1’Abbaye. Médaillon dans
une maison particuliere provenant de | 'ancienne
église Saint-Julien

Fig. 18. Souvigny, musée. Colonne du Fig. 19. Sens, cathédrale Saint-Etienne.
zodiaque. Frise a droite du portail central.

631



Hervé MOUILLEBOUCHE

Fig. 20. Anzy-le-Duc. Modillon du mur sud.

naturel, assez réalistes. Les sirénes de Cluny faisaient
¢également partie d’une frise de motifs parmi lesquels
figuraient de nombreux animaux réels. A Perrecy, la
siréne, qui fait partie du programme assez complexe
de la Galilée, trone a quelques métres du fameux
chapiteau aux ¢éléphants.

Ces encyclopédies d’histoire naturelle aux
portes des églises n’a rien de surprenant. E. Male
leur attribue une vertu pédagogique : « C’est le méme
sentiment de curiosité, unie au respect, qui fit souvent
des églises du Moyen Age de véritables musées
d’histoire naturelle [...] C’est que 1’église demeurait
encore 1’unique asile de la science et de I’art. » (MALE,
1940, p. 325-326).

Les artistes romans ont parfois essayé de
donner une certaine vraisemblance a leurs sirénes. Les
queues sont garnies d’écailles et d’un jeu de nageoires
souvent inspiré des poissons de riviére. L’illustrateur
de la Bible de Souvigny a pris le parti — assez hardi
— de placer une siréne parmi les créatures du 5¢ jour,
c’est-a-dire les « bestiaux et bestioles qui grouillent
dans les eaux » (fig. 5). Cette siréne, incontestablement
féminine, tient dans sa main un poisson, ce qui est un
attribut extrémement courant pour les sirénes du X11° s.
Certains ont voulu voir dans ce poisson, que la siréne

632

tend parfois aux hommes, un instrument de séduction
(BEIGBEDER, 1969, p. 112). Or, au 5¢ jour de la Gengése,
notre siréne n’avait encore personne a séduire !
L’artiste 1’a vraisemblablement munie d’un poisson
dans un souci de vraisemblance, pour indiquer que la
siréne est ichtyophage. Cette interprétation naturaliste
peut sans doute s’appliquer a de nombreuses sirénes
au poisson.

Symbole négatif : la sirene séductrice

Comme tous les animaux de la création, la si-
réne romane est chargée de symboles. Son role le plus
évident est de représenter les séductions du monde.
L’une des plus belles descriptions médiévales de la
siréne nous est donnée dans une lettre longtemps at-
tribuée a saint Bernard, dans laquelle un moine — vrai-
semblablement Thomas de Froidmond (JANAUSCHEK,
1891, p. VII) — met en garde sa sceur moniale contre
les fréquentations mondaines : « la femme du monde
est un instrument de Satan. Elle te chante toutes les sé-
ductions du monde, elle t’entraine sur les voies du dé-
mon. Elle est comme la siréne des mers : au-dessus du
nombril, une jeune fille trés belle et charmante, mais
du nombril aux pieds, c’est un poisson. La siréne a la
téte d’une vierge et I’arriére d’un poisson. Elle chante
magnifiquement, a grande voix, avec toutes sortes de
mesures, et leur voix s’unissent avec une treés grande
douceur : mais souvent, elle trompe les marins par ses
doux chants et elle I’entraine a sa perte. Souvent, les
marins qui naviguent sur la mer entendent les douces
voix des sirénes ; ils sont trompés par leurs voix dou-
ces et leurs chants suaves et ils sont entrainés dans un
danger mortel. Comme la siréne trompe les marins par
ses doux chants, la femme du monde trompe la ser-
vante du Christ par des paroles trompeuses. Et comme
la siréne, par de suaves mélodies, veut détourner du
droit chemin celui qui navigue sur la mer, la femme
du monde, par des paroles flatteuses et séductrices,
cherche a détourner de leurs saintes résolutions celles
qui servent Dieu et a les entrainer vers les périls de
leur ame. Aussi, trés chére sceur dans le Christ, fuis le
chant des sirénes, de peur que, tandis que tu te divertis
a écouter les divertissements du monde, tu ne te dé-
tournes du droit chemin. Que sont en effet les paroles
de la femme du monde, sinon le chant des sirénes ?
Aussi, fuis le chant des sirénes et préserve tes oreilles
de la langue des mauvaises conseilléres. » (P.L. 184,
col. 1285-1286). Ce texte est assez représentatif de
la valeur de la siréne au xi° s. La femme-poisson re-
présente les séductions, c’est-a-dire toutes les images
trompeuses qui détournent I’homme de son dessein.
Mais ce serait faire un grave contresens que de réduire
la siréne romane a la tentation de la chair 8. L’apo-
cryphe de Bernard, qui s’adresse a des femmes pour
les mettre en garde contre d’autres femmes, léve toute
ambiguité sur la question. La siréne romane, contrai-
rement & ce que dit J. Leclercq-Marx, est d’ailleurs
assez peu sexuée (LECLERCQ-MARrx, 1997, p. 146).
La poitrine est peu marquée, les bijoux sont rares. En



LES SIRENES MALES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

it
G

@DIPES

i

=\

EIEFANS

[TAANIERA:]

Fig. 21. Zodiaque de Souvigny. Développement des 8 faces de la colonne, d’apres ALLIER, 1833,
et bulletin monumental, 1855, vol. 21, p. 375 a 391.

633



Hervé MOUILLEBOUCHE

outre, la séduction n’est pas évoquée, comme elle le
sera au X1 s., par les attributs de la courtisane : le
peigne et le miroir. Mémes les instruments de musique
sont rares a I’époque romane. La siréne est parfois
représentée avec un serpent (fig. 15), qui évoque le
tentateur de la Genése, mais plus souvent avec un
poisson (fig. 14 et 19), qui évoque plus le caractére
marin que la séduction.

La siréne de Saint-Parize-le-Chatel (fig. 22)
est sans conteste une siréne séductrice : a coté d’elle,
un homme barbu, tenant une bourse dans chaque main,
écoute les conseils qu’un serpent cornu lui murmure
a Doreille. J. Leclercq-Marx considére que la siréne
est alors symbole de luxure et I’homme au serpent
d’avarice (LECLERCQ-MARX, 1997, p. 156). On pourrait
aussi penser que la femme-poisson représente la
prostituée et ’homme son éventuel client, qui compte
son argent et écoute la voix du démon.

Lafigure delatentatrice seretrouve également,
dans le corpus bourguignon, sous les traits d’une siréne
en compagnie d’une femme aux seins mordus par les

Fig. 22. Saint-Parize-le-Chatel. Chapiteau de la crypte.

serpents (fig. 23 a 28). J. Leclercq-Marx a démontré
que ce sujet est di a une erreur d’interprétation
(LECLERQ-KADANER, 1975, p. 39). Dans les premicres
représentations, la siréne représente la mer, alors que
la femme aux seins nus est une terre nourriciére qui
allaite deux animaux, parfois deux serpents. Mais

18. J. Leclercq-Marx, qui considére comme une évidence que
le Moyen Age était misogyne et avait peur des femmes, prétend
que la siréne romane est un symbole anti-féministe (notamment
p. 107-109). C’est trés discutable. La siréne, depuis I’ Antiquité
grecque, est un symbole de séduction, et il se trouve qu’elle
est généralement de sexe féminin. Il est vraisemblable que
pour les moines du Moyen Age, la femme représentait un objet
de tentation particuliérement important. Mais réduire la lutte
contre la « chair » a une lutte contre la tentation sexuelle est un
contresens, historique et religieux.

rapidement, le théme est recopié sans étre compris : la

634

siréne est réduite a son symbole de femme séductrice
et la femme aux serpents devient une séductrice
damnée, dont la poitrine est mordue par des monstres.
Cette interprétation est particulierement évidente a
Perrecy-les-Forges. La siréne, qui domine le porche
de I’église (fig. 24), retient de ses mains ses deux
queues largement écartées, dans une pose évidemment
impudique. Les queues dénuées d’écailles et quasi sans
nageoire caudale ressemblent a des jambes : il s’agit
bien ici d’une allégorie de la femme impudique, ou
femme tentatrice. La seconde face du chapiteau (fig.
23) montre ce qui est vraissmblablement le supplice
infernal réservé a cette pécheresse. Une femme nue
est plongée dans un baquet (qu’on devine rempli
d’eau bouillante), tandis que deux serpents, habile
renversement iconographique des deux queues de la
siréne, lui dévorent la poitrine. Ce théme du péché et
de sa punition se retrouve quatre fois, mais toujours
trés altéré, dans la sculpture bourguignonne.

A Vézelay, le chapiteau d’une pile nord de
la nef était orné, dans un angle, d’une siréne a deux
queues (fig. 12), et dans I’autre d’une femme plongée
dans un cuveau, les seins mordus par des serpents.
Mais cette seconde scéne a été détruite et le chapiteau
a été remplacé au XIx® s. par une ceuvre assez insipide,
représentant quatre sirénes bifides (Le patrimoine de
la basilique de Vézelay, 1999, p. 123 et 266) (fig. 13).

Le troisitme cas d’association d’une
siréne luxurieuse et de son supplice se trouvait dans
I’ancienne église de Saint-Seine-1’Abbaye. Les sujets
étaient représentés sur deux écoingons dont on ignore
la position exacte dans 1’édifice (VaLLoT, 1834-1835).
La siréne est encore visible a Saint-Seine dans la
fagade d’une maison ' (fig. 26), alors que la femme
damnée est conservée depuis 1835 au moins au musée
archéologique de Dijon (JANNET, JOUBERT, 2000) 2 (fig.
25). D’apres N. Staford, ces deux femmes sont I’ceuvre
d’un méme artiste, dont le travail était influencé par
I’atelier de Cluny III. On peut ajouter que les sirénes
de Perrecy, qui présentent la méme coiffure que les
écoingons de Saint-Seine, peuvent se ranger dans la
méme mouvance artistique.

Un quatriéme ensemble est repérable dans les
maisons romanes de Cluny. La claire-voie de la maison
des Vendanges, actuellement exposée au Musée
Ochier a Cluny, possédait d’une part un chapiteau
orné de deux sirénes bifides (fig. 9), d’autre part, sur
un écoingon formant I’angle de la maison, une femme
nue chevauchant un diable et dont le sein est mordu
par un serpent (fig. 27). La sculpture, trés altérée, ne
permet pas de savoir si cette femme était torturée par
un second serpent. On ignore également la distance
qui séparait le chapiteau des sirénes et la femme aux
serpents. De méme, la figure qui répondait a la femme

19. 16, rue Basse.

20. Notice de F. Joubert, p.73-74.



LES SIRENES MALES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

Fig. 23. Perrecy-les-Forges. Chapiteau gauche Fig. 24. Perrecy-les-Forges. Chapiteau gauche
du rouleau extérieur du porche, vue de gauche : du rouleau extérieur du porche, vue de droite :
femme damnée. sirene.

Fig. 26. Saint-Seine-1’Abbaye. Médaillon dans
une maison particuliére provenant de | ’ancienne
Fig. 25. Dijon, musée archéologique. Médaillon église Saint-Gilles.
provenant de 1’église Saint-Gilles de Saint-Seine-

I’Abbaye (cl. Musée archéologique de Dijon).

Fig. 27. Cluny, musée Ochier. Angle de la maison
des Vendanges. Femme damnée chevauchant un Fig. 28. Charlieu. Portail nord du narthex,
diable. montant gauche. Femme damnée.

635



Hervé MOUILLEBOUCHE

damnée sur le retour d’angle n’est pas connue : on
aurait aimé y voir — mais c’est un souhait plus qu'une
hypothése — une siréne tentatrice.

Un dernier ensemble est visible a Charlieu.
Mais la relation entre les deux scénes est moins évi-
dente. En effet, la sirene de Charlieu orne un chapi-
teau d’une fenétre haute au revers de la fagade (fig.
11), alors que sur le montant gauche du porche nord,
une femme a demi dévétue lutte pour protéger sa poi-
trine des morsures d’un crapaud et d’un serpent (fig.
28). La relation est d’autant plus arbitraire que les
deux sculptures présentent une facture fort différente,
reflétant visiblement deux campagnes de décoration
distinctes.

Le couple siréne/femme aux serpents est donc
largement attesté en Bourgogne. Il témoigne tout a la
fois du sens allégorique de la siréne dans I’art roman
et des puissants réseaux d’influence qui se tissent dans
I’orbite de Cluny.

Les sirénes sont souvent placées prés les
porches des églises : a la base de la colonne droite du
porche a Montceaux-1’Etoile, sur le chapiteau gauche
du linteau a Perrecy (fig. 22-23), sur le porche central
et le porche sud de Vézelay (fig. 29), au revers de la
fagade a Charlieu, sur une tour-porche a Paray, dans
le narthex a Cluny. Pour J. Leclercq-Marx, cette
disposition sert surtout a participer a la richesse
décorative du portail (LECLERCQ-MARX, 1997, p. 193).
On peut également expliquer ce phénomeéne par la

mystique du seuil : la siréne est un étre hybride, qui
évoque la dualité et la transgression *'. Mais on peut
également supposer que les artistes ont éprouvé une
certaine géne a introduire ce théme paien et un peu
érotique a I’intérieur du sanctuaire.

Cette place prés de la porte, qui semble
parfois signifier que la siréne est « a la porte » de
I’église, peut également étre une invitation a se
débarrasser de toute concupiscence avant d’entrer
dans le saint lieu. Le porche sud de Vézelay offre une
scénographie saisissante de ce combat spirituel (fig.
29). Le rouleau intérieur de 1’arc retombe sur deux
chapiteaux dont I’un porte une siréne male et I’autre
un satyre langant une fléche sur la siréne. Le tympan
repose sur des chapiteaux ornés d’anges musiciens,
qui sont donc en retrait par rapport a la siréne et au
satyre. Vraisemblablement, ’artiste a voulu signifier
qu’il fallait vaincre les tentations du monde avant de
s’engager dans les joies célestes. Le méme type de
mise en scene est visible sous le porche de Montceaux-
I’Etoile avec des sirénes oiseaux.

Un symbole ambigu : la siréne et le centaure

L’une de nos sirénes les plus énigmatiques
se trouve sur un chapiteau (inédit) de la prieurale de
Souvigny (fig. 30). Le chapiteau, qu’on peut admirer

21. Voir Giorgio Pressoto, sur http://romanico.clab.it/Fravviso.
htm.

Fig. 29. Vézelay. Portail sud du narthex. A gauche, siréne mdle. A droite, faune archer.

636



LES SIRENES MALES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

Fig. 30. Souvigny. Chapiteau de la chapelle sud du cheeur. Sagittaire chassant une sirene.

dans une chapelle au nord du cheeur, représente un
combat entre un centaure sagittaire et une siréne. Le
sagittaire, sur la face gauche du chapiteau, bande
son arc en direction de la siréne, qui occupe 1’angle
antérieur droit. La siréne tient d’une main une fléche
dont la pointe touche ses Iévres et de 1’autre main sa
chevelure. Un troisiéme personnage, caché pres de
I’angle postérieur droit et a peine visible, compléte
la scéne. Il s’agit d’un jeune homme qui maintient ou
retient la queue et les cheveux de la siréne.

La présence d’une siréne sur un chapiteau de
Souvigny n’a rien de surprenant. Le sculpteur a pu
recopier ou inspirer la siréne de la colonne zodiacale
(fig. 21) et celles de la Bible de Souvigny (fig. 5 et 6).
D’autre part, la siréne du chapiteau, avec ses cheveux
partagés en deux volumes égaux de part et d’autre
du front, évoque les ateliers clunisiens, dont on a
déja repéré le savoir-faire a Perrecy et a Saint-Seine-
I’ Abbaye.

La juxtaposition du centaure et de la siréne
est un théme relativement fréquent (LECLERCQ-MARX,
1997, p. 149 a 156 et 257). 1l s’agit de deux étres
hybrides, qui évoquent tous deux la double nature
humaine. D’autre part, d’aprés les prophéties d’Isaie,
les ruines de Babylone étaient hantées par « la siréne
et I’onocentaure » 2. Tout naturellement, les bestiaires
rapprochaient les deux monstres et confondaient un
peu leur valeur symbolique.

La siréne et le centaure entretiennent souvent
des relations de complicité. Néanmoins, il n’est pas
rare qu’ils s’affrontent. A Toulouse et a Agen, un
centaure sagittaire lache ses fleches sur une siréne-
oiseau. On le voit viser des sirénes aquatiques a Saint-
Rémy-de-Provence, a Zamora (Leodn), a Saint-Jacques-
de-Compostelle et a Gérone (Catalogne). Dans la
cathédrale de Lérida (Catalogne), une siréne-oiseau
masculine tient @ deux mains la fléche qui sort de 1’arc
du centaure # (LECLERCQ-MARX 1997, p. 257).

22.1s 13-21 et 34-13.

La répartition géographique de ces exemples montre
bien les relations privilégiées des ateliers clunisiens
avec I’Europe méditerranéenne, notamment avec les
pays de reconquista.

Le théme du centaure chassant la siréne est
donc assez commun, mais I’interprétation en reste trés
discutée. On connait de nombreux cas de chasse a la
siréne (par exemple sur le porche sud de Vézelay, fig.
29). Ces scenes représentent vraisemblablement la
lutte du chrétien contre la tentation. Mais il peut s’agir
aussi de fantaisies cynégétiques. Rappelons que, dans
le roman de Troie de Benoit de Sainte-Maure, 1’Ulysse
médiéval tue « plusieurs milliers de sirénes ».

Le centaure, comme la siréne, jouit d’une trés
mauvaise réputation. Pour Homére comme pour Ovide,
les centaures sont des brutes libidineuses, douées de
raison mais non de parole. Seul le centaure sagittaire
échappe a cette cruelle description. En effet, le monstre
du Zodiaque n’est autre que Chiron, centaure cultivé
et raffiné qui fut le précepteur d’Achille. Mais cette
subtilité est pratiquement inconnue au x11° s. Les artistes
romans ont souvent représenté des centaures abattant
d’une fléche un cerf aux abois (par exemple a Saint-
Parize). De I’avis des spécialistes, le cerf représente
alors le baptisé, attaqué et blessé par le diable et ses
supp6ts (DEBIDOUR, 1961, p. 293 ; BEIGBEDER, 1969,
p. 142 ; LECLERCQ-MARX, 1997, p. 152).

On comprend alors toute la difficulté
d’interprétation du chapiteau de Souvigny. D’aprés
une tradition orientale, il y aurait eu un combat entre
les sirénes (oiseaux) et les centaures, et ces derniers
auraient été vaincus (PHotius 1962, t. III, p. 67)).
Mais le Moyen Age occidental ne semble pas avoir
eu connaissance de ce mythe. Si I’on privilégie le role
de tentatrice de la siréne, on est tenté de réhabiliter
quelque peu le centaure et d’en faire un miles christi
luttant contre la tentation. Dans le chapiteau de Sou-
vigny, le troisiéme personnage, qui porte la méme

23. Ibidem

637



Hervé MOUILLEBOUCHE

coiffure bouclée que le centaure, pourrait étre son
complice. Il neutralise le monstre pendant que son
compagnon 1’abat.

On peut aussi reconnaitre dans le combat du
centaure et de la sirene une image de la luxure masculine
et féminine. Lafléche a labouche pourrait évoquer alors
les pires perversions. Le troisiéme personnage essaie
peut-étre de séparer les protagonistes en entrainant au
loin la siréne. Mais cette interprétation est discutable.
En effet, ce personnage est incontestablement un laic :
il est vétu d’un habit court et ne porte pas de tonsure.
Or, les artistes du Moyen Age n’auraient pas imaginé
confier un réle de moraliste a quelqu’un d’autre qu’a
un clerc.

En fin de compte, nous sommes tenté de voir
dans cette scéne une siréne vertueuse en prise avec
un mauvais centaure. En effet, la queue du centaure
se termine par une té€te de serpent, ce qui en fait un
animal démoniaque. En revanche, la siréne a une
queue bien charnue, plus poisson que serpent. En
outre, sa chevelure est soigneusement attachée, par six
cordelettes réparties en quatre groupes. Ce signe de
pudeur, rare chez les sirénes, contraste avec I’aspect
négatif du centaure. On peut donc se demander si,
dans ce cas, la siréne ne prend pas le role du cerf pour
représenter le baptisé. Comme ce dernier en effet elle
sort de I’eau, et sa queue de poisson peut évoquer
I’ichthus, le Christ sauveur. Le personnage de gauche
serait alors un chrétien, peut-étre un intercesseur,
venant au secours de la jeune baptisée en danger. En
effet, il a un genou a terre et les mains levées, dans une
position qui évoque la priere. La fleche que mange la
siréne pourrait étre une contraction des psaumes 11 et
64 : « Vois les impies bander leur arc ; ils ajustent leur
fleche a la corde pour viser dans 1’ombre les cceurs
droits » et « ils aiguisent leur langue comme une épée,
ils ajustent leur fiéche, parole amére ».

La siréne romane est donc un théme éminem-
ment riche et ambivalent. Trés souvent d’ailleurs, elle
n’est qu’un motif ornemental, qu’il ne faudrait pas su-
rinterpréter. Dans ses multiples roles, elle est toujours
belle, ce qui la rend plutdt sympathique. Cette fonction
positive et décorative va s’affirmer au cours des si¢-
cles suivant.

La siréne gothique

Aprés le xu° s., les sirénes disparaissent de
Bourgognependantplusde 100ans. Ellesréapparaissent
au x1v® s., notamment dans les chateaux de Gevrey (fig.
1) et d’Auvillars-sur-Sadne (fig. 31) et se multiplient
dans I’exubérance de I’art gothique finissant. Elles ont
alors perdu certains de leurs caractéres : les sirénes
bicaudales ont totalement disparu alors que les sirénes
males sont moins rares. Cette double évolution est sans
doute le fruit d’un souci de vraisemblance. De plus
en plus de marins affirment en avoir vues (Christophe
Colomb, par exemple, en donne une description
précise) (EstoracH, LEQUENNE, 1992, p. 191 : 9 janvier

638

1493), et les artistes les représentent de maniére de
plus en plus réaliste, plus poissones et plus humaines a
la fois.

Pourtant, la siréne témoigne d’une profonde
continuité dans I’art du Moyen Age. En effet, la
plupart des caractéres imaginés au X1° s. sont recopiés
jusqu’aux xve et xvi° s. A I’époque gothique, la siréne
continue de nicher sur les corbeilles des chapiteaux,
alors que les contraintes de I’art roman, qui lui avaient
assigné cette place, ont disparu. Elle est parfois
présente pres de la porte de 1’église, comme a Saint-
Michel de Dijon (fig. 34). Mais elle se fond alors dans
les décors, sans programme scénographique. La siréne
gothique évolue généralement dans un milieu végétal
(notamment la vigne), comme les sirénes romanes de
Vézelay et de Perrecy. Dans le transept de Sens, 1’une
des sirénes tient un poisson, en suivant encore une fois
le modele roman.

Le théme de la tentation est rendu de manicre
plus réaliste : les sirénes gothiques de Souvigny, qui
ornaient un corbeau de cheminée du palais abbatial,

Fig. 31. Auwvillars-sur-Saone. Siréne sur un modillon du
chateau, début xi° s.

sont des femmes accomplies, qui n’ont pas besoin
de chanter pour troubler les navigateurs (fig. 32). La
tentation se réduit d’ailleurs de plus en plus souvent
a la séduction féminine. Les sirénes gothiques sont
souvent représentées avec un peigne et un miroir
(Auvillars, fig. 31 ; Dijon, fig. 33 et 34, Sens). Il semble
donc que, peu a peu, la siréne ait perdu son sens tres
abstrait des tentations du monde. A la fin du Moyen
Age, elle représente surtout la femme séductrice, voire
la courtisane.

Les sirénes gothiques sont beaucoup plus
décoratives que symboliques. Néanmoins, elles n’ont
pas tout a fait perdu leur caractére maléfique. En effet,
on en compte quatre dans 1’église Saint-Michel de
Dijon (fig. 33 4 36), alors qu’elles sont plus rares dans
les autres édifices gothiques. Or, comme le remarque
J. Leclecq-Marx, la siréne est souvent associée a une
représentation ou une dédicace de Saint-Michel.

Elle évoque en effet le dragon terrassé par
’archange. A Pavie par exemple, la basilique Saint-
Michel détient le record de densité de sirénes, avec



LES SIRENES MALES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

Fig. 32. Souvigny, Musée. Deux sirénes sur un corbeau de Fig. 33. Dijon, église Saint-Michel. Chapiteau,
cheminée provenant de I’hotel du Prieur. chapelle nord.

Fig. 34. Dijon, église Saint-Michel. Frise Fig. 35. Dijon, église Saint-Michel. Chapiteau,
a gauche du porche sud. chapelle sud.

Fig. 36. Dijon, église Saint-Michel. Chapiteau du
collatéral nord.

639



Hervé MOUILLEBOUCHE

dix individus (LECLECQ-MARX, 1997, p. 218-219). Le
maitre d’ceuvre de Dijon avait probablement en téte
ce sens symbolique des sirénes quand il les dispersait
parmi ses frises.

Les derniers avatars des sirénes

La siréne héraldique

Ces sirénes de la fin du Moyen Age sont
également utilisées en héraldique, notamment dans les
pays germaniques. En Bourgogne, aucune famille ne
porte de siréne. Pourtant, ces derniéres apparaissent
parfois comme tenant, notamment pour un blason vide
sur un chapiteau de Saint-Michel (fig. 35) et sur un
pavillon de I’hétel de Vienne a Dijon, ou une siréne
millésimée de 1689 soutient les armes des Joly de
Blaisy (fig. 37).

Fig. 37. Dijon, hotel de Vienne (5, rue de I'Ecole de Droit).
Sirene portant les armes des Joly de Blaisy.

La siréne alchimique

Enfin, au milieu du xvi© s., les sirénes trouvent
un nouveau champ d’expression dans les décors a
théme alchimique. L’alchimie, qui entraine souvent ses
adeptes et sympathisants a reconnaitre des symboles
occultes un peu n’importe ou, utilise la siréne dans un
sens relativement précis. « La siréne, écrit Fulcanelli,
sert a caractériser 1’union du soufre naissant, qui est
notre poisson, et du Mercure commun, appelé Vierge,
dans le Mercure philosophique ou Sel de la sagesse »
(FuLcanELLy, 1977, p. 259). On peut voir une siréne sur
la troisiéme planche du Mutus liber * (fig. 38). Elle est
accompagnée d’une femme tenant un bouquet de sept
fleurs. Cettesiréneaux septfleursseretrouve danslafrise
hiéroglyphique du chateau de Chailly-sur-Armangon,
bati vers 1534 (fig. 39). Cette frise présente également

24. Livre alchimique composé¢ de 15 planches de dessins, édité
pour la premiére fois en France en 1677.

640

d’autres sirénes, tritons et putti, qui reflétent autant le
olit pour 1’ Antiquité que pour les sciences occultes.
A la collégiale de Beaune, la galerie extérieure de la
chapelle des Bouton, batie en 1530, offre ¢galement
un beau programme alchimique, encadré par deux
couples de sirénes, dont I’un soutient un bouquet de
sept fleurs et 1’autre un appareil de chimie (fig. 40).
Ces sirénes, gothiques, héraldiques ou
hermétiques, n’ont guére été étudiées jusqu’a présent.
Aussi, il est difficile de savoir si le corpus bourguignon
se distingue d’un usage plus général.

Fig. 38. Mutus liber, planche 3.

Fig. 39. Chailly-sur-Armangon. Deux sirénes alchimiques
soutiennent un bouquet de sept fleurs.



LES SIRENES MALES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

Fig. 40. Beaune, chapelle sud de la collégiale. Couple male et couple femelle de sirenes
alchimiques.

LES SIRENES MALES

J. Leclercg-Marx (1997, p. 142) accorde
seulement quelques lignes aux sirénes males. Elle
remarque que la littérature médiévale les a totalement
ignorées. Mais les artistes romans, notamment les
sculpteurs, ont librement introduit ce théme dans
leurs compositions. Le corpus bourguignon peut nous
permettre d’enrichir un peu cette analyse.

Caractéristiques des sirénes mdles

Les sirénes males ne se distinguent pas
toujours aisément des sirénes femelles. Une siréne
armée, d’une épée (Vézelay), d’'une lance ou d’un
bouclier (Salins), est toujours une siréne male. La
sirene male porte des cheveux courts, mais ceux-ci
ne sont pas toujours visibles. Le sculpteur a pu lever
toute ambiguité en donnant & son personnage une
barbe (Paray, fig. 42) ou une moustache (Vézelay, fig.
41). La finesse des traits n’est pas un bon critére de
reconnaissance : la siréne de Belleville (fig. 10) est
trés hommasse, mais sa poitrine lourdement dessinée
et ses cheveux longs (tres stylisés) indiquent bien qu’il
s’agit d’une dame siréne. La poitrine des tritons n’est
pas dessinée. Surtout, leur buste est généralement
vétu : on le remarque a I’encolure, et parfois aux plis
des vétements (Paray).

Sens des sirénes mdles

Dans I’art roman, nous avons vu que la siréne
pouvaitavoirunrole trés négatif, comme la tentatrice de
Perrecy, ou trés positif : sur le chapiteau de Souvigny,
elle représente sans doute le jeune baptisé en danger.
La méme polysémie accompagne les sirénes males.

La siréne male qui orne le porche sud de
Vézelay (fig. 41) représente visiblement la tentation.
Comme nous I’avons vu plus haut, ce triton est menacé
parun archer et il précéde des anges musiciens,
comme pour rappeler au pelerin qu’il faut vaincre les

Fig. 41. Vézelay. Sirene male. Chapiteau
a gauche du porche sud.

tentations avant d’accéder aux joies célestes. Mais,
dans le programme iconographique trés savant de
Vézelay, Dartiste s’est visiblement plu a multiplier
les niveaux d’interprétation. Sur la face gauche
du chapiteau, un petit personnage recroquevillé se
bouche les oreilles, comme pour rappeler 1’attitude
d’Ulysse (Le Patrimoine de la basilique de Vézelay,
1999, p. 84). La queue du triton est taillée en facette,
de sorte qu’elle évoque plus celle d’un hippocampe
que d’un poisson. Le monstre parait alors bien moins
bénin qu’une simple siréne. Une ceinture a franges
flamboyantes rappelle encore son origine démoniaque.
Le triton de Vézelay tient d’une main une épée,
de l’autre une viole. Le rapprochement de ces deux
objets est curieux. On pourrait penser que la viole
est destinée au personnage recroquevillé et I’épée au
faune qui, de 1’autre c6té du porche, menace le triton.

641



Hervé MOUILLEBOUCHE

Fig. 42. Paray-le-Monial. Premier chapiteau du déambulatoire. Couple de sirénes.

Fig. 43. Paray-le-Monial. Tour nord.

Fig. 45. Paray-le-Monial. Fenétre du collatéral nord.

642



LES SIRENES MALES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

Mais|’artiste a peut-étre tout simplement voulu
spécifier les tentations qui menagaient les chrétiens
du xi® s. : a savoir I’art courtois des troubadours et
I’art guerrier des chevaliers. Enfin, notre siréne est
affublée d’une large moustache, attribut rarissime dans
I’Occident médiéval. Cette moustache est peut-étre un
signe d’exotisme (cette siréne viendrait d’Inde ou des
pays de I’Islam ?), a moins qu’elle ne serve a désigner
son porteur comme un male séducteur.

En choisissant de représenter une siréne mas-
culine, le sculpteur de Vézelay a peut-étre cherché a
éviter les distractions que provoquaient immanqua-
blement les poitrines dénudées des sirénes féminines.
Plus strement, il a voulu montrer que la tentation ne
résidait pas seulement dans la femme, mais dans tous
les plaisirs du monde.

Le prieuré de Paray-le-Monial présente une
sirene male dont les caractéristiques sont en tout point
opposées a celle de Vézelay.

Avec ses cinq sirénes, Paray-le-Monial
posséde vraisemblablement 1’une des plus belles
collections d’Occident (fig. 42 a 45). La siréne de la
tour nord et celle de la chapelle sud sont d’un type
assez commun, a double queue relevée. La troisiéme
siréne occupe les deux faces d’un chapiteau engagé
qui soutient la retombée droite de I’arc d’une fenétre
du bas-coté nord (fig. 45). Il s’agit d’une siréne male
(cheveux courts et absence de poitrine), sans barbe.
Une légere ligne autour du cou suggére que le buste
est habillé. Le visage semble jeune, poupin, comme
s’il s’agissait d’un gargonnet, un « siréneau ». Ce
chapiteau prend en fait tout son sens quand on le
compare a celui du déambulatoire.

Le premier chapiteau du déambulatoire sud
présente deux sirénes qui n’ont jamais été décrites de
maniére satisfaisante (fig. 42). Celle de gauche est une
siréne male barbue. Le visage est grave et beau. Comme
celle du bas-co6té, son vétement est particuliérement
visible au niveau du col. Le volume général évoque les
siréenes bicaudales, mais cette siréne male n’a en fait
qu’une seule queue, qu’elle soutient de la main gauche.
Sa main droite tient un poisson renversé, présenté
en symétrie de la queue. La siréne de droite est une
vraie siréne bicaudale. Son visage est trés grossier :
R. Oursel prétendait méme qu’il n’était qu’esquissé,
sur un chapiteau inachevé (OURSEL, BArRNOUD, 1992,
p- 50). Une observation plus fine montre en fait que
le visage, le buste et les cheveux de cette siréne ont
été blchés. Il s’agissait donc évidemment d’une siréne
femelle, ce que confirment le buste nu, la ceinture
festonnée et les mains, plus fines que celles du male.
Le couple est parfaitement symétrique et harmonieux.
Les queues sont larges et épaisses, sans aucune
ressemblance avec celle du serpent. Le male porte un
poisson, comme pour rappeler qu’il appartient au pére
de famille de nourrir sa famille. La femelle semble
avoir eu les cheveux pudiquement collés au corps.
Ces sirénes peuvent donc passer pour un modéle de
couple chrétien. Le siréneau du bas-c6té montre peut-

étre que ce couple a connu une certaine fécondité...
Tous ces caractéres positifs expliquent pourquoi les
sirénes de Paray, a I’instar de celles de Souvigny, ont
été accueillies si prés du cheeur.

L’age roman a souvent cherché a intégrer
la famille et la fécondité dans la Cité de Dieu. En
revanche, les époques postérieures ont connu une
réaction encratique qui pronait la stricte continence :
on comprend alors qu’un ciseau pudique ait cherché a
dissimuler le sens premier du chapiteau de Paray.

A la fin du Moyen Age, la siréne male perd
son sens savant du tentateur de Vézelay, ainsi que
son interprétation plus populaire de pére de famille.
Les derniers tritons du Moyen Age sont des guerriers.
Deux ensembles sculptés de la fin du xv° s. présentent
des sirénes males combattantes. A Salins-les-Bains,
les stalles du cheeur sont ornées de trois sirénes : une
femelle tenant un miroir, une siréne armée a téte de
singe ou de chien, et un male casqué armé d’une épée
(fig. 46).

Enfin, le cloitre de Saint-Vincent de Chalon
présente, parmi un important ensemble de chapiteaux
historiés, deux beaux tritons. Le premier (fig. 47), un
peu altéré, tient dans sa main droite un chapel de fer
a bord droit et rajuste sur sa téte le coussin supportant
le casque. Une armure de plate, bien visible au niveau
des bras, lui recouvre le buste. Une collerette festonnée
orne son col. Le second triton (fig. 48) est visiblement
une copie tardive du premier. Mais le sculpteur a mal
interprété son modele. 11 a transformé le chapel de fer
en chapeau de paille, qui épouse souplement le bord
inférieur du chapiteau. La main droite retient sur la téte
un bonnet qui rend bien inutile le premier chapeau.

Ces tritons guerriers de la fin du Moyen Age
sont assez différents des sirénes males de 1’art roman.
Certes, la siréne de Vézelay est armée d’une épée, mais
elle reste un symbole de tentation. Les tritons gothiques
semblent avoir tout perdu de leur origine homérique.
Méme si, formellement, ils héritent de la queue des
sirénes romanes, ils semblent, par leur valeur, plus
proches des grendels, nixes et autres Wasserminner
germaniques, monstres marins redoutés pour leur
force et leur violence.

Le triton guerrier témoigne que la siréne
médiévale a été peu a peu contaminée par les mythes
germaniques. Dans une étude récente sur les génies des
eaux, C. Lecouteux constate que les génies masculins
semblent liés aux croyances du nord de I’Europe. « 11
faudrait faire une étude de la répartition géographique
des génies masculins et féminins. Un sondage m’a en
effet révélé que le premiers prédominent dans 1’aire
germanique alors que les seconds sont prépondérants
dans I’espace roman » (Lecoutkux, 2002, p. 257).
Mais ces génies masculins, dans la littérature, ne sont
jamais décrits comme des hybrides d’hommes et de
poissons. Dans le roman du Chevalier au Papegau, le
héros combat un curieux « chevalier poisson », qui ne
fait qu'une seule chair avec ses armes et son cheval.
Les autres génies des eaux, notamment les dracs, ont

643



Hervé MOUILLEBOUCHE

Fig. 47. Cloitre de Chalon-sur-Saédne. Triton armé, fin xv°s.

la faculté de changer de forme en fonction des besoins
de la narration. Le triton guerrier est donc sans doute
une trouvaille des sculpteurs pour pouvoir représenter
dans la pierre des créatures qui existaient jusqu’alors
uniquement dans le discours et I’imaginaire.

Les trois sirénes suivantes (fig. 49 a 52),
découvertes tardivement, n’ont pu étre intégrées dans
notre étude.

CONCLUSION : LES SIRENES DE GEVREY

Ce tour d’horizon des sirénes bourguignonnes
apporte quelques éclaircissements sur les sirénes
de Gevrey. En effet, le chateau dont elles ornaient
le sol était un prieuré¢ clunisien, bati en 1270
(MOUILLEBOUCHE, 2002, p. 136). Le théme des sirénes

644

Fig. 48. Cloitre de Chalon-sur-Saéne. Copie du x1x° s. du triton
du x1° s.

était donc naturellement présent a 1’esprit des moines
de Gevrey, méme si ce pavement est sans doute bien
postérieur a la construction de 1’édifice. Néanmoins,
les carreaux de Gevrey ressemblent plus a leur temps
qu’a leur pere : ces tritons évoquent plus les monstres
celtes et germaniques que les trompeuses sirénes
musiciennes.

Deux ¢éléments pourtant rendent ce carreau
singulier. Tout d’abord, les sirénes de Gevrey sont
gaucheéres. L’artiste a sans doute sculpté sur son moule
des personnages droitiers, qui ont été inversés lors
de I'impression des carreaux. Surtout, ces sirénes
combattent 1'une contre 1’autre, ce qui semble un
unicum dans I’iconographie médiévale.

Offrons donc, pour conclure, quelques
hypothéses d’interprétation.



LES SIRENES MALES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

Tout d’abord, on peut reconnaitre a [’artiste
une totale liberté de création, qui ne s’encombre pas de
justification. Ce carreau n’est finalement que la syn-
these de deux thémes courants : celui du duel guerrier
et celui de la siréne. L’artiste s’est peut-étre également
souvenu des combats de monstres marins de la litté-
rature celtique, et il les a actualisé en les représentant
sous la forme désormais populaire des sirénes-pois-
sons.

On peut d’ailleurs se demander s’il s’agit
vraiment d’un combat. En effet, les deux sirénes ne
sont pas strictement semblables, puisque seule celle de
droite porte une ceinture. Or, nous avons vu a Paray que
cet ornement est plutdt féminin. De plus, remarquons
que le carreau est incomplet. On ne voit pas I’épée de
la siréne a la ceinture, et rien ne prouve qu’elle en ait
eu une. Il pourrait donc s’agir d’un couple mixte. La
forme des boucliers, qui sont représentés par trois cer-
cles concentriques, est elle aussi assez singuliére. Les
seuls disques portés par des sirénes sont d’ordinaire
des miroirs. Ici, il est évident qu’il ne s’agit pas de mi-

roir. On pourrait donc penser que ’artiste s’est inspiré
d’un mode¢le disparu qui portait un male a 1’épée et
une femelle au miroir *. Mais il a déformé son modele
en transformant les miroirs en boucliers.

Enfin puisque les moines clunisiens du xrve
s. avaient acces, plus que leurs prédécesseurs, au
texte grec de la Bible, risquons une derniére hypo-
thése. Puisque les ruines de Babylone étaient rem-
plies de chacals, d’autruches et de hérissons, que
les soixante-dix sages d’Alexandrie avaient traduit
indistinctement par celpnv, GTPLTIOV OL EYLVOL,
I’artiste ou son commanditaire s’est peut-&tre cru
autoris€ a imaginer les combats que se livraient ces
terribles bestioles dans la cité dévastée. Ces deux
tritons seraient donc, in fine... un chacal et une
autruche !

25. 11 existe un tel couple de siréne sur une Torah du xive s.
(Hambourg, Staats-und Universitdtsbibliothek, Cod. Levy 19,
f° 549 1°.) Le male tient une lance et un bouclier et la femelle
un peigne et un miroir.

Fig. 49. Cluny, jardins de l’abbé (vraisemblablement hors contexte). Deux

sirenes encapuchonnées, dont le bonnet souligne l’aréte du chapiteau,

posent la main sur une victime humaine terrorisée. La sirene de gauche,
barbue, est un triton. Celle de droite semble étre une femelle.

Fig. 50. Flavigny-sur-Ozerain, église Saint-Genest.
Sirene avec peigne et miroir sous une miséricorde de
stalle. Fin du Moyen Age (cl. N. Troubat).

645



Hervé MOUILLEBOUCHE

Fig. 51 et 52. Dijon, Archives municipales. Deux sirénes femelles bicaudales soutiennent [’anse d'une boite de poids-étalons en laiton.
Le couvercle de la boite porte la mention « Lyon 1678 ». Les sirénes sont en composition avec deux chevaux marins qui forment le
loquet de fermeture, et deux chiens marins qui soutiennent la charniere.

BIBLIOGRAPHIE

Sources

ALEXANDRE DE PaAriS. — Le roman d’Alexandre. HARF-
LancNer (L.) éd. Paris : L.G.F., 1994 (Livre de Poche)

La Bataille Loquifer. BARNETT (M.) éd. Oxford : B. Black-
well, 1975 (Medium aevum monographs. New serie ; 6)

BENOIT DE SAINTE-MAURE. — Roman de Troie. IV. CONSTANS
(L.) éd. Paris: Firmin-Didot, 1908 (Société des anciens
textes francais ; 54)

BErRNARD DE CLAIRRVAUX. — Sancti Bernardi, Clarae-
Vallensis abbatis primi : opera omnia. Paris : Migne, 1862
(P.L. 184).

BERNARD DE CLAIRVAUX. — Apologia ad Guillelmum Sancti
Theodorici abbatem. In : Euvres completes de saint Ber-
nard. CHARPENTIER (Abbé) éd. et trad. Paris: L. Vivés,
1866.

Bibliorum sacrorum latinae versiones antiquae seu Vetus
Italica... SaBaTiER (dom P.) éd. Reims: Réginaldum
Florentain, 1743-1749.

FREDEGAIRE. — Chronique. Krusch (B.) éd. Hanovre :
Impensis bibliopolii Hahniani, 1888 (Monumenta germaniae
historica. Script. Rer. Mérov., 11).

646

HoNoRr1Us AUGUSTODUNENSIS. — De imagine mundi. Paris :
Migne, 1854 (P.L. 172, col. 115-146)

ISIDORE DE SEVILLE. — Etymologiarum sive originum.
Lipsay (W. M.) éd. Oxford: Clarendon Press, 1911
(Scriptorum classicorum bibliotheca Oxoniensis) Rééd.
1991.

Leo. — Der Alexanderroman des Archipresbyter Leo.
Prister (F.) éd. Heidelberg : Winter, 1913 (Sammlung mit-
tellateinischer Texte ; 6).

Liber monstrorum (De monstris). PrisTeEr (F.), Van
Tuier (H.) éd. In: Prister (F.). — Kleine Schriften
zum Alexanderroman. Meisenheim am Glan : Hain,
1976, p. 380-393 (Beitrdge zur klassischen Philologie,
61)

Libri carolini. BastGen (H.) éd. Hanovre : Impensis bi-
bliopolii Hanianis, 1924 (Monumenta Germaniae Histo-
rica ; Leges, 3 : concilia ; 2, supplementum).

OvVIDE. — Métamorphoses. 111, Livres XI-XIV. LAFAYE
(G.) éd. et trad. Paris : Les Belles Lettres, 1930 (rééd.
2002).

PHoTiUs . — Bibliothéque. 111. Henry (R.) éd. Paris : Les
Belles Lettres, 1962.



LES SIRENES MALES DANS LA SCULPTURE BOURGUIGNONNE

PLINE L’ANCIEN. — Histoire naturelle. VII [de |’homme].
ScHILLING (R.) éd. et trad. Paris : Les Belles Lettres, 1977
(rééd. 2003).

PLINE L’ANCIEN. — Histoire naturelle. IX [animaux
aquatiques]. SAINT-DENis (E. de) éd. et trad. Paris: Les
Belles Lettres, 1955 (rééd. 2003).

RABAN MAUR. — De Universo. Paris : Migne, 1852 (P. L.
111, col. 9-614).

Rimr D’AUXERRE. — Saeculi nonni auctoris in Boetii
Consolationem philosophiae commentarius. SiLk (E. T.) éd.
Rome : American academy in Rome, 1935.

SAINT AUGUSTIN. — Euvre. 11 : la cité de Dieu. Jerphanion
(L.) éd. Paris : Gallimard, 2000 (Bibliothéque de la Pleia-
de).

Tristan de Nanteil. SINcLAIR (K. V.) éd. Assen : Van Gorcum,
1971.

Travaux

Allier 1833 : ALLIER (A.). — L’ancien Bourbonnais (his-
toire, monumens, meeurs, statistique), Moulins, Impr. de
Desrosiers fils, 1833.

Arbois de Jubainville 1906 : Arsois de JuBanviLLE (H.
d’). — Les druides et les dieux celtiques a forme d’animaux.
Paris : H. Champion 1906.

Beigbeder 1969 : BEIGBEDER (O.). — Lexique des symboles.
Saint-Léger-Vauban : Zodiaque, 1969. 433 p., ill.

Berger de Xivrey 1836 : BerGer de XivrRey (J.). — Tra-
ditions tératologiques. Paris : Imprimerie royale, 1836.
603 p.

Caumont 1855 : Caumont (A. de). — Rapport verbal fait
a la société frangaise pour la conservation et la description
des monuments historiques, dans la séance du 21 novembre
1854, sur divers monuments et sur plusieurs excursions ar-
chéologiques. Bull. Monumental, 3¢ série, 1, 1855, p. 361-
406, ill.

Debidour 1961 : DeBipOUR (V.-H.). — Le bestiaire sculpté du
Moyen Age en France. Paris : Arthaud, 1961.

Estorach, Lequenne 1992 : EstoracH (S.), LEQUENNE
(M.). — La découverte de I’Amérique. 1, Journal de bord
de Christophe Colomb, 1492-1493. Paris : La Découverte,
1992. 239 p.

Faral 1953 : FaraL (E.). — La queue de poisson des sirénes.
Romania, 74, 1953, p. 433-506.

Focillon 1931 : Focitton (H.). — L’art des sculpteurs
romans. Paris : E. Leroux, 1931. 296 p.

Fulcanelli 1977 (1930) : FuLcaNELLL. — Les demeures
philosophales. 1930, rééd. Pauvert, 1977.

Jalabert 1936 : JaLABERT (D). — De I’art oriental antique a
I’art romain : recherches sur la faune et la flore romaines.
I1 : Les sirénes. Bull. monumental, 95, 1936, p. 433-471.

Janauschek 1891 : JanauscHek (L.). — Bibliographia
Bernardina. Vienne, 1891. 558 p.

Jannet, Joubert 2000 : JANNET (M.), JouBERT (F.). — Sculp-
ture médiévale en Bourgogne. Collection lapidaire du Mu-
sée archéologique de Dijon. Dijon : Editions Universitaires
de Dijon, 2000. 421 p., ill.

Joubert, Sapin 1996 : JouBert (M.), SapN (C.), dir.
— Guillaume de Volpiano et [’architecture des rotondes :
Actes du colloque de Dijon, 23-25 sept. 1993. Dijon :
Editions Universitaires de Dijon, 1996. 334 p., ill.

Joyce 1879 : Jovck (P.W.). — Old Celtic Romances. Dublin,
Gill and Macmillan, 1879.

L’eeuvre de Limoges 1995 : L’eeuvre de Limoges ; Emaux
limousins du Moyen Age. Paris : Musée du Louvre, New
York : The Metropolitan Museum of Art, 1995.

Le patrimoine 1999 : Le patrimoine de la basilique de
Vézelay. Flohic, 1999.

Leclerq-Kadaner 1975 : LecerQ-KaDpaNER (-MARrX) (J.).
— De la Terre Mére a la luxure : a propos de la migration
des symboles. Cahiers de civilisation médiévale, 18-1,
1975.

Leclercq-Marx 2002 (1997) : LEcLERCQ-MARX (J.). — La si-
rene dans la pensée et dans [’art de I’ Antiquité et du Moyen
Age, du mythe paien au symbole chrétien. Académie royale
de Belgique. Classe des Beaux Arts, collection in 4 ; 3° sé-
rie, t. 2, 1997, rééd. 2002.

Lecouteux 2002 : Lecouttux (C.). — Les génies des eaux :
un apergu. /n : Dans [’eau, sous I’eau. Le monde aquatique
au Moyen Age. Paris : Presses de 1’Université de Paris-
Sorbonne, 2002, p. 252-270.

Male 1940 : MALE (E.). — L’art religieux du XIF s. en
France. Paris : A. Colin, 1940. 4° éd., IV-463 p., ill.

Mitéran et alii 2001 : MitEraN (E.), MITERAN (J.), MITERAN
(A.), MitéraN (L.). — Chateau de Gevrey-Chambertin ;
visite, histoire, ses vins, ses carreaux vernissés. Gevrey-
Chambertin Chateau de Gevrey-Chambertin, 2001.
Cédérom.

Mouillebouche 2002 MouiLLEBoOUCHE (H.). — Les
maisons fortes en Bourgogne du nord, du XIIIF au
XV s. Dijon : Editions universitaires de Dijon, 2002. 488
p-, ill., 2 cédéroms.

647



Hervé MOUILLEBOUCHE

Oursel, Barnoud 1992 : OurstL (R.), Barnoup (J.-N.).
— Paray-le-Monial : les 900 ans d’une basilique. Ed. La
Manufacture, 1992. 128 p., ill.

Pfister 1976 : Prister (F.). — Kleine Schriften zum
Alexanderroman. Beitrdge zur klassischen Philologie, 61,
1976, p. 380-393.

Sapin 1989 : SariN (C.). — Saint-Bénigne de Dijon, Saint-
Pierre de Flavigny et les ateliers de sculpture de la premicre
moitié du XI¢ s. Mémoire de la Com. des Antiquités de la
Céte-d’Or, XXXV, 1987-1989, p. 215-242, ill.

Stirnemann 1999 : STIRNEMANN (P.). — Nouveau regard sur

la Bible de Souvigny. Moulins : ville de Moulins, 1999. 56
p., ill.

648

Touchefeu-Meynier 1962 : TouCHEFEU-MEYNIER (O.). — De
quand date la siréne poisson ? Bull. de [’Ass. Guillaume
Budé, 4° série, 4, 1962, p. 450-459.

Vallot 1834-1835 : Varror. — Dissertation sur le nom
de Combe-au-Serpent, donné a un climat des envi-
rons de Dijon. Mémoires de la Com. des Antiquités
du département de la Coéte-d’Or, 1834-1835, p. 220-
291.

Vieillard-Troiekouroff 1969 VIEILLARD-TROIEKOU-
ROFF (M.). — Sirénes-poissons carolingiennes. Cahiers
archéologiques, 19, 1969, p. 61-82.

Zaluska 1991 : Zavruska (Y.) — Manuscrits enluminés de
Dijon. Paris : CNRS, 1991. XV-338P.



